Prosiding Seminar Nasional FITK UIN Syarif Hidayatullah Jakarta
Volume 2 No. 1 (2025) ISSN 2622-0121

Strategi Pendalaman Materi Pendidikan Agama Islam melalui
Program Tafaqquh fi al-Din di Perguruan Tinggi Umum: Studi

Implementatif di Universitas Trunojoyo Madura

Sarkawi'*, Lailatul Qadariyah?
2Ekonomi Syariah, Fakultas Keislaman, Universitas Trunojoyo Madura,
Bangkalan, Jawa Timur
*Penulis korespondensi: sarkawi@trunojoyo.ac.id

Abstrak

Penelitian ini mengkaji strategi pendalaman materi Pendidikan Agama
Islam (PAI) melalui program Tafaqquh fi al-Din di perguruan tinggi umum serta
implikasinya terhadap transformasi kurikulum PAI. Menggunakan pendekatan
kualitatif deskriptif, data dikumpulkan melalui observasi, wawancara mendalam,
dan dokumentasi kegiatan di Universitas Trunojoyo Madura. Hasil studi
menunjukkan bahwa program ini efektif dalam memperkuat aspek spiritual,
intelektual, dan praksis keagamaan mahasiswa melalui strategi intergratif kajian,
resume tulisan tangan, diskusi halaqah, dan analisis tertulis. Temuan juga
menunjukkan pergeseran kurikulum PAI dari pendekatan normatif-doktrinal
menuju  model integratif-humanistik.  Penelitian =~ merekomendasikan
pengembangan program serupa secara nasional sebagai strategi revitalisasi
pembelajaran PAI di perguruan tinggi umum.

Kata Kunci: Pendidikan Agama Islam, Perguruan Tinggi Umum, Strategi
Pembelajaran, Transformasi Kurikulum

1. Pendahuluan

Pendidikan di perguruan tinggi tidak hanya bertujuan menghasilkan lulusan yang unggul
dalam bidang akademik dan profesional, tetapi juga membentuk individu yang memiliki akhlak
mulia dan tanggung jawab sosial (North-West State Medical University n.a. I.I. Mechnikov &
Gelman, 2022; Vargas Vergara, 2023). Di tengah pesatnya perkembangan ilmu pengetahuan,
teknologi, dan globalisasi, muncul berbagai tantangan baru seperti krisis moral, dekadensi
etika, serta berkembangnya paham radikalisme dan intoleransi (Dasi¢ et al., 2023; Sgreccia,
2024; Velazquez, 2022). Situasi ini menegaskan pentingnya peran strategis pendidikan agama,
khususnya Pendidikan Agama Islam (PAI), dalam memberikan dasar spiritual dan moral yang

kuat bagi mahasiswa sebagai bekal menghadapi tantangan zaman.

388


mailto:sarkawi@trunojoyo.ac.id

Prosiding Seminar Nasional FITK UIN Syarif Hidayatullah Jakarta
Volume 2 No. 1 (2025) ISSN 2622-0121

Meskipun perguruan tinggi umum berfokus pada pengembangan ilmu pengetahuan dan
keahlian profesional, institusi ini juga memikul tanggung jawab moral dalam membentuk
karakter mahasiswa. Dalam konteks tersebut, Pendidikan Agama Islam (PAI) memegang
peranan strategis sebagai mata kuliah wajib yang tidak sekadar bersifat administratif,
melainkan sebagai instrumen internalisasi nilai-nilai Islam yang moderat, inklusif, dan
berkeadaban (Karwadi & Deni Indrawan, 2023; Salameh & Khawaldeh, 2014). PAI diharapkan
tidak hanya mendukung pencapaian kompetensi akademik, tetapi juga menjadi ruang
pembinaan religiusitas yang menumbuhkan kesadaran spiritual dan moral mahasiswa, sehingga
mereka mampu mengembangkan kepribadian yang luhur serta memiliki tanggung jawab sosial
dan ketakwaan kepada Tuhan (Ahmad Rasyid Ridho et al., 2025; Pujianti, 2024; Ratu Langit,
2024).

Dalam struktur kurikulum perguruan tinggi umum, Pendidikan Agama Islam (PAI)
merupakan mata kuliah dasar umum (MKDU) yang wajib diikuti oleh seluruh mahasiswa
beragama Islam, tanpa memandang program studi yang mereka tempuh. Keberadaan mata
kuliah ini tidak hanya bersifat formalitas, tetapi juga merupakan amanat undang-undang yang
menegaskan pentingnya pembinaan nilai-nilai keagamaan dalam pendidikan tinggi. Meski
sifatnya wajib, implementasi mata kuliah PAI di berbagai perguruan tinggi masih menunjukkan
keragaman, terutama dalam hal beban satuan kredit semester (SKS). Berdasarkan hasil diskusi
rutin dalam forum ADPISI (Asosiasi Dosen Pendidikan Agama Islam se-Indonesia), diketahui
bahwa di wilayah Jawa Timur, beban SKS mata kuliah PAI cukup bervariasi: ada yang
menetapkan 2 SKS, 3 SKS, bahkan 6 SKS yang terbagi dalam dua semester, yakni 3 SKS di
semester ganjil dan 3 SKS di semester genap. Variasi ini menunjukkan perlunya penguatan

kebijakan yang lebih seragam dan terarah dalam pelaksanaan PAI di perguruan tinggi umum.

Besaran jumlah SKS dalam mata kuliah Pendidikan Agama Islam (PAI) menjadi
indikator penting terhadap peluang pendalaman materi keagamaan di lingkungan perguruan
tinggi. Semakin besar bobot SKS, semakin luas ruang pembelajaran yang dapat dimanfaatkan
untuk penguatan aspek konseptual dan praksis. Sebaliknya, pada perguruan tinggi yang
menetapkan beban SKS yang lebih kecil, diperlukan strategi tambahan agar tujuan mata kuliah
tetap tercapai secara optimal. Di Universitas Trunojoyo Madura, mata kuliah PAI ditetapkan

sebesar 2 SKS sejak tahun 2021, dengan mempertimbangkan berbagai aspek akademik dan

389



Prosiding Seminar Nasional FITK UIN Syarif Hidayatullah Jakarta
Volume 2 No. 1 (2025) ISSN 2622-0121

struktural. Untuk mengimbangi keterbatasan tersebut, Wakil Rektor III bidang kemahasiswaan
merumuskan kebijakan penguatan karakter keislaman mahasiswa melalui program Tafaqquh fi
al-Din (TFD). Program ini tidak hanya dimaksudkan sebagai pelengkap pembelajaran PAI,
tetapi juga menjadi bagian integral dari misi kemahasiswaan dalam membentuk generasi

akademik yang religius, berkarakter, dan berwawasan Islam moderat.

Sebagaimana lazimnya di perguruan tinggi umum, mayoritas mahasiswa bukan berasal
dari latar belakang pendidikan pesantren, sehingga tingkat literasi keagamaan mereka
cenderung rendah. Kondisi ini terkonfirmasi melalui hasil pemetaan awal terhadap pengetahuan
agama mahasiswa yang dilakukan sebelum implementasi program Tafaqquh fi al-Din (TFD)
(S. Nabhidloh, personal communication, n.d.). Fakta tersebut menunjukkan pentingnya
perencanaan strategi yang cermat dalam mentransmisikan pengetahuan keislaman. Tanpa
pendekatan pedagogis yang tepat dan kontekstual, penyampaian materi TFD dikhawatirkan
tidak akan efektif dalam membentuk pemahaman keagamaan yang mendalam dan fungsional

di kalangan mahasiswa.

Tafaqquh fi al-Din merupakan program pendalaman keislaman yang dirancang untuk
membekali mahasiswa dengan pemahaman dasar tentang ajaran Islam yang relevan dengan
kehidupan mereka sehari-hari. Materi yang disampaikan mencakup pokok-pokok keimanan
dan keislaman, praktik ibadah seperti salat dan thaharah, manajemen waktu, serta etika
pergaulan antara laki-laki dan perempuan dalam perspektif Islam. Dengan pendekatan yang
kontekstual dan aplikatif, program ini bertujuan membentuk landasan religius yang kuat pada
diri mahasiswa. Pemahaman yang utuh terhadap nilai-nilai Islam diharapkan mampu menjadi
benteng moral dalam menghadapi berbagai tantangan sosial, krisis identitas, dan dinamika

kehidupan pemuda masa kini.

Strategi pembelajaran yang diterapkan dalam program Tafaqquh fi al-Din terbukti,
melalui berbagai penelitian, efektif dalam meningkatkan pemahaman keislaman sekaligus
mengasah kemampuan berpikir kritis mahasiswa. Hal ini menjadi semakin signifikan
mengingat jumlah peserta program yang mencapai sekitar 1.500 mahasiswa setiap semester,
sehingga menuntut adanya perencanaan metode yang sistematis, terukur, dan adaptif terhadap
dinamika pembelajaran. Dengan cakupan peserta yang luas dan tantangan pendidikan yang

kompleks, strategi yang digunakan dalam TFD tidak hanya harus efektif secara pedagogis,

390



Prosiding Seminar Nasional FITK UIN Syarif Hidayatullah Jakarta
Volume 2 No. 1 (2025) ISSN 2622-0121

tetapi juga mampu mendorong transformasi kognitif dan afektif mahasiswa. Oleh karena itu,
tulisan ini akan mengkaji secara mendalam bagaimana strategi pembelajaran dalam program
Tafaqquh fi al-Din dirancang dan diimplementasikan, serta sejauh mana ia berkontribusi dalam
meningkatkan pemahaman keislaman yang mendalam, berpikir kritis, dan analitis di kalangan

mahasiswa perguruan tinggi umum.

2. Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kasus eksploratif
yang bertujuan untuk mendeskripsikan secara mendalam strategi pembelajaran Pendidikan
Agama Islam melalui program Tafaqquh fi al-Din. Lokus penelitian berfokus pada pelaksanaan
program Tafaqquh fi al-Din di Universitas Trunojoyo Madura, yang menjadi model penguatan
pemahaman keislaman bagi mahasiswa di perguruan tinggi umum. Sumber data dalam
penelitian ini terdiri atas data primer dan sekunder. Data primer diperoleh melalui wawancara
mendalam dengan berbagai informan kunci, antara lain koordinator program TFD, ketua
pelaksana program, beberapa mentor, dan mente atau mahasiswa yang mengikuti program
tersebut. Data primer ini memberikan informasi langsung dari pelaku dan peserta kegiatan,
sesuai dengan definisi first-hand information sebagaimana dijelaskan oleh Silalahi (2012).
Adapun data sekunder diperoleh dari berbagai dokumen penunjang, termasuk arsip internal
program, laporan kegiatan, serta literatur dan hasil penelitian terdahulu yang relevan dengan
fokus kajian ini. Pendekatan triangulasi data digunakan untuk menjamin validitas dan

kedalaman analisis.

Data yang diperoleh dianalisis menggunakan teknik analisis interaktif dari Miles dan
Huberman (Huberman & Miles, 1994), yang terdiri atas tiga tahapan utama. Tahap pertama
adalah kondensasi data (data condensation), yakni proses pemilihan, penyederhanaan,
abstraksi, dan transformasi data mentah yang diperoleh dari catatan lapangan. Tahap kedua
adalah penyajian data (data display), yaitu penyusunan informasi secara sistematis agar
memungkinkan peneliti untuk menarik kesimpulan serta menentukan langkah tindak lanjut.
Tahap ketiga adalah penarikan kesimpulan dan verifikasi (conclusion drawing/verification), di
mana peneliti merumuskan proposisi berdasarkan prinsip logika dan menjadikannya sebagai
temuan yang sahih dalam penelitian. Ketiga tahapan ini dijalankan secara berkesinambungan

guna memperoleh pemahaman yang utuh terhadap fenomena yang dikaji.

391



Prosiding Seminar Nasional FITK UIN Syarif Hidayatullah Jakarta
Volume 2 No. 1 (2025) ISSN 2622-0121

3. Hasil dan Pembahasan

Di Universitas Trunojoyo Madura (UTM), Tafaqquh fi al-Din (TFD) merupakan program
penguatan karakter berbasis keagamaan yang difokuskan pada pendalaman pemahaman Islam
secara menyeluruh. Pada awalnya, program ini terintegrasi dalam mata kuliah Pendidikan
Agama Islam (PAI) dengan beban 3 SKS, yang terdiri atas 2 SKS pembelajaran di kelas dan 1
SKS dialokasikan khusus untuk kegiatan TFD. Namun, sejak tahun 2021, kebijakan kurikulum
mengalami perubahan sehingga mata kuliah PAI hanya memiliki beban 2 SKS, dan TFD
dialihkan menjadi program mandiri yang berdiri di luar struktur formal mata kuliah, tetapi tetap
wajib diikuti oleh seluruh mahasiswa Muslim. Dalam format barunya, TFD difungsikan
sebagai program pembinaan keislaman yang terintegrasi dalam pengembangan karakter
mahasiswa, dan berada di bawah koordinasi langsung Wakil Rektor Bidang Kemahasiswaan

(S. Nahidloh, personal communication, February 6, 2025).

Terlepas dari tujuan penguatan karakter tersebut, TFD ini secara substansi adalah
pendalaman materi PAI yang diberikan di kelas karena, sebagaimana yang telah disampaikan
di atas, materi pendidikan agama Islam sangat banyak dan cukup sulit untuk dipahami dalam
waktu yang terbatas yakni 100 menit (2 SKS). Karenanya TFD ini dirancang sedemikian rupa

dengan strategi tertentu untuk 9 pertemuan (tema).

Program Tafaqquh Fi al din (TFD) ini sejatinya terdiri dari dua kegiatan yaitu tahsin al
Qur’an dan pendalaman agama. Tahsin al Quran adalah kegiatan untuk memperbaiki bacaan
al Qur’an mahasiswa dan pada kegiatan ini TFD bekerja sama dengan al Qur’an Center (unit
kajian al Qur’an yang ada di Universitas Trunojoyo Madura. Adapun yang menjadi fokus kajian

ini adalah kegiatan pendalaman agama islam.

Dalam proses pendalaman agama Islam, terdapat beberapa metode yang diterapkan yang
tujuannya adalah pemahaman yang optimal tentang materi yang dikaji. Secara umum metode

yang diterapkan pada program TFD adalah sebagai berikut :

392



Prosiding Seminar Nasional FITK UIN Syarif Hidayatullah Jakarta
Volume 2 No. 1 (2025) ISSN 2622-0121

Penyampaian materi keislaman
oleh Dosen PAI

| XTahsinal Qur’an
Program ‘ ‘ Resume Materi (dalam
Tafaqquh fi ‘ bentuk Tulisan Tangan)
al Din (TFD) ~
Pendalaman
= Agama Islam ‘ Pendalaman Materi dalam
bentuk Halagah didampingi
‘ Mentor.

Tugas Mandiri: Analisis fenomena

dengan materi keislaman yang

telah  diberikan dosen dan
— disikusikan dengan mentor.

Gambar 1. Metode Pendalaman Agama Islam

Gambar 1. menunjukkan bahwa terdapat 4 (empat) metode yang dilakukan secara
berurutan pada program TFD ini. Pertama, dosen akan menyampaikan materi keislaman sesuai
dengan tema yang telah dirancang, sementara mahasiswa wajib meresume apa yang telah
disampaikan oleh dosen. Setelah kajian ini selesai mahasiswa dibagi menjadi halaqah kecil yang
fungsinya adalah sebagai ruang diskusi dengan mentor (mahasiswa senior yang telah
memenuhi kualifikasi untuk menjadi mentor keislaman). Dari diskusi halagah ini, mahasiswa
akan diminta untuk mencari dan mengumpulkan berbagai kasus yang berkaitan dengan tema
yang dikaji melalui media online dan menganalisanya dengan materi yang telah mereka pelajari

pada tahapan selanjutnya.

Penggunaan metode ceramah pada tahap awal kegiatan Tafaqquh Fi al din (TFD)
didasarkan pada beberapa studi yang menyatakan bahwa metode ceramah ini merupakan salah
satu metode pembelajaran yang efektif untuk pendidikan agama Islam yang materinya cukup
banyak (Leman & Mahmudi, 2024; Maulisa et al., 2025; Mudarti et al., 2024). Metode ceramah
ini dapat meringkas materi namun dapat disajikan secara mendalam. Terdapat beberapa tema

atau topik yang disajikan pada program TFD ini yaitu;

393



Prosiding Seminar Nasional FITK UIN Syarif Hidayatullah Jakarta
Volume 2 No. 1 (2025) ISSN 2622-0121

Urgensitas pengkajian Islam : Kuliah umum

ISE

Iman dan Islam

Thaharah (bersuci) dan prakteknya

S

Sholat dan prakteknya

Al Qur’an dan Tajwid
Managemen Waktu

Pergaulan Muda-Mudi dalam Islam

> 0@ oo

Adabul alim wa al Muta’allim

—

Islam dan Negara
j. Evaluasi Materi

Dalam proses penyampaian materi, peserta didik diminta untuk membuat ringkasan
tertulis berdasarkan pemahaman mereka terhadap penjelasan yang disampaikan oleh pemateri.
Penugasan dalam bentuk resume tulisan tangan ini didasarkan pada sejumlah penelitian yang
menunjukkan bahwa aktivitas menulis manual memiliki dampak positif terhadap peningkatan
daya ingat (Ito et al., 2020; Smoker et al., 2009), memperkuat pemahaman terhadap materi yang
dipelajari (Plebanek & James, 2022), serta berkontribusi pada pengembangan kecerdasan
kognitif (Van Der Weel & Van Der Meer, 2024). Dengan pertimbangan tersebut, ringkasan
yang diketik tidak diterima oleh mentor sebagai bentuk tugas, guna mencegah praktik salin-
tempel yang dapat menghambat proses internalisasi pengetahuan dan pemahaman yang

mendalam terhadap topik yang dibahas.

Tiga dari materi yang disampaikan dalam program Tafaqquh fi al-Din—yaitu thaharah,
salat, dan bacaan Al-Qur’an—tidak hanya diajarkan secara teoritis, tetapi juga dilengkapi
dengan praktik langsung agar lebih mudah dipahami oleh para peserta. Dalam sesi praktik,
mahasiswa diminta melakukan simulasi tayammum untuk materi thaharah, serta simulasi
sebagai makmum masbuk dalam konteks pembelajaran salat (A. Aziz, personal
communication, February 3, 2025). Ketiga materi ini secara khusus dirancang dengan
pendekatan praktik mengingat urgensinya dalam kehidupan sehari-hari dan kenyataan bahwa
sebagian besar peserta program TFD bukan berasal dari latar belakang pendidikan pesantren.
Pendekatan ini diharapkan dapat menjembatani kesenjangan pemahaman keagamaan

mahasiswa dan mendorong internalisasi ajaran Islam secara fungsional dan aplikatif.

394



Prosiding Seminar Nasional FITK UIN Syarif Hidayatullah Jakarta
Volume 2 No. 1 (2025) ISSN 2622-0121

Tahapan ketiga dalam proses pendalaman materi Pendidikan Agama Islam dalam
program Tafaqquh fi al-Din adalah kegiatan diskusi yang dilaksanakan dalam format halaqah
atau kelompok kecil, yang dipandu oleh seorang mentor. Mentor merupakan mahasiswa senior
yang telah dibekali dengan materi keislaman yang menjadi fokus dalam program TFD, serta
telah mengikuti pelatihan khusus untuk menjadi coach yang kompeten. Dengan bekal
pengetahuan keagamaan dan keterampilan soft skills, para mentor diharapkan mampu
menginternalisasikan nilai-nilai keislaman secara optimal kepada peserta. Pemilihan metode
halagah atau diskusi kelompok kecil ini didasarkan pada berbagai keunggulan pedagogis yang
telah didukung oleh banyak studi. Di antaranya, metode ini mendorong partisipasi aktif dan
interaksi yang lebih intensif di antara peserta (Annamalai et al., 2015), meningkatkan retensi
serta pemahaman materi (Hassan et al., 2022; Qiu & McDougall, 2013), mengembangkan
kemampuan berpikir kritis (Muller & Irby, 2005), serta memperkuat motivasi, kepuasan
belajar, dan keterampilan afektif maupun psikomotorik yang secara keseluruhan memberikan
kontribusi positif terhadap pengalaman belajar mahasiswa (Syafitri, 2023). Pada diskusi
halaqah ini, mentor akan memberikan suatu kasus yang akan analisis dengan materi yang telah
disampaikan oleh dosen dan didiskusikan secara bersama- sama dalam kelompok tersebut.
Metode ini secara tidak langsung juga akan melatih mahasiswa baru ini untuk berdiskusi secara

interaktif dan berfikir analitis sebagaimana seharusnya seorang mahasiswa.

Setelah mahasiswa berdiskusi dalam bentuk halagah, mereka diberi tugas untuk
menganalisis fenomena yang terjadi, baik yang ada di sekitar atau fenomena di daerah yang lain
yang bisa mereka dapatkan dari internet. Topik kajiannya sesuai dengan yang sedang dikaji
pada minggu tersebut. Hasil analisis mereka tuangkan dalam tulisan dan harus disetor setiap
minggunya kepada mentor masing- masing. Metode ini sejatinya juga merupakan upaya untuk
melatih mereka berfikir sistematis analitis serta melatih mereka untuk menuangkannya dalam

bentuk tulisan.

Berdasarkan penelitian sebelumnya terdapat cukup banyak metode yang dinilai efektif
dalam pembelajaran Pendidikan agama Islam. Beberapa Penelitian menyatakan bahwa diskusi
kelompok kecil merupakan pilihan yang tepat dalam pengembangan pemahaman agama islam.
Maulisa misalnya menyatakan bahwa Metode pembelajaran Pendidikan Agama Islam yang

efektif meliputi diskusi, pembelajaran berbasis proyek, pendekatan kontekstual, mendongeng,

395



Prosiding Seminar Nasional FITK UIN Syarif Hidayatullah Jakarta
Volume 2 No. 1 (2025) ISSN 2622-0121

dan demonstrasi. Metode ini bertujuan untuk meningkatkan motivasi siswa, pemahaman ajaran
Islam, dan menciptakan suasana belajar yang menarik dalam kerangka Kurikulum
Merdeka(Maulisa et al., 2025). Semua metode yang sampaikan oleh Maulisa ini sejatinya telah

terakomodir dalam pembelajaran Pendidikan agama pada program Tafaqquh fi al Din.

Penelitian yang kurang lebih sama menyatakan bahwa metode pembelajaran pendidikan
agama Islam yang efektif meliputi Pembelajaran Berbasis Inquiry-Based Learning, Group
Discussion, Practice Methods, Active Learning, dan Peer Tutor. Pendekatan ini meningkatkan
pemikiran kritis, keterampilan pemecahan masalah, dan pemahaman yang lebih dalam tentang
ajaran Islam melalui pembelajaran interaktif dan pengalaman(Moch. Salman Alfarizi &

Sunarto, 2024).

Tidak berbeda jauh dengan dua penelitian diatas, Nurhadipah menguatkan bahwa metode
pembelajaran pendidikan agama Islam yang efektif meliputi kuliah, diskusi, tugas, dan proyek.
Metode-metode ini mendorong partisipasi aktif, pemikiran kritis, dan penerapan nilai-nilai
agama dalam kehidupan sehari-hari serta menumbuhkan pemahaman yang komprehensif
tentang subjek (Nurhadipah Nurhadipah et al., 2024) dan masih banyak Penelitian lainnya yang

memiliki hasil yang sama.

Tidak dapat dipungkiri juga bahwa terdapat penelitian-penelitian lain menyatakan bahwa
untuk efektivitas proses pembelajaran Pendidikan agama Islam diperlukan penggunakan
teknologi seperti yang diteliti oleh Malik yang berjudul Analysis Implementation Of The Assure
Model In Enhancing The Effectiveness Of Islamic Religious Education Learning menyatakan
bahwa metode pembelajaran pendidikan agama Islam yang efektif adalah termasuk menerapkan
model ASSURE (formalisasi kegiatan belajar mengajar yang berfokus pada ruang kelas,
menjembatani siswa, konten, dan media), memanfaatkan media seperti PowerPoint,
menggabungkan teknologi seperti ponsel, dan secara aktif melibatkan siswa melalui berbagai

evaluasi dapat meningkatkan pemahaman dan motivasi(Malik et al., 2023).

Penelitian lain juga memberikan hasil yang sama seperti Penelitian Wahyuningsih
(Wahyuningsih et al., 2024) yang menyatakan bahwa penggunaan teknologi dalam pendidikan
agama Islam sangat efektif karena meningkatkan aksesibilitas, menumbuhkan pembelajaran
interaktif, dan memperluas jangkauan materi melalui platform seperti media sosial, aplikasi

pembelajaran, dan podcast, yang pada akhirnya meningkatkan pemahaman agama dan

396


https://scispace.com/papers/analysis-implementation-of-the-assure-model-in-enhancing-the-3l3nko6zjs
https://scispace.com/papers/analysis-implementation-of-the-assure-model-in-enhancing-the-3l3nko6zjs
https://scispace.com/papers/analysis-implementation-of-the-assure-model-in-enhancing-the-3l3nko6zjs
https://scispace.com/papers/analysis-implementation-of-the-assure-model-in-enhancing-the-3l3nko6zjs

Prosiding Seminar Nasional FITK UIN Syarif Hidayatullah Jakarta
Volume 2 No. 1 (2025) ISSN 2622-0121

kesadaran masyarakat. Ismail dkk (Ismail et al., 2024) menguatkan bahwa Integrasi teknologi
dalam pendidikan agama Islam meningkatkan pembelajaran interaktif, mendorong keterlibatan
siswa, dan meningkatkan aksesibilitas sumber daya. Alat digital mendukung metode tradisional
dalam menjawab kebutuhan pelajar modern dan pada akhirnya membuat pendidikan lebih
relevan dan efektif di era digital ini. Arafah (Arafah et al., 2024) menambahkan bahwa
teknologi dapat memperkaya pengalaman belajar, lebih efektif dalam proses belajar mengajar
(Anggraini et al., 2024) dan Pendekatan baru dengan integrasi teknologi dalam proses
pembelajaran seperti aplikasi seluler dan platform e- learning dapat mendukung kemandirian

belajar siswa, membuat pendidikan lebih relevan dan efektif di era digital.

Dalam konteks pendalaman keislaman melalui program Tafaqquh fi al-Din (TFD),
pemanfaatan teknologi canggih masih relatif terbatas. Teknologi yang umum digunakan
meliputi media presentasi seperti PowerPoint untuk penyampaian materi oleh dosen, serta
platform berbasis kecerdasan buatan seperti ChatGPT, Gemini, dan Perplexity yang
dimanfaatkan mahasiswa untuk menelusuri dan menganalisis berbagai studi kasus. Meskipun
demikian, berdasarkan hasil evaluasi mingguan yang dilakukan oleh para mentor—yang
diperoleh dari analisis tertulis para mente (mahasiswa peserta TFD)—dapat disimpulkan bahwa
mayoritas mahasiswa telah menunjukkan pemahaman yang baik terhadap ajaran Islam, serta
memiliki kemampuan berpikir kritis dan sistematis. Hasil evaluasi ini tidak hanya menjadi
dokumen penting dalam proses pembelajaran, tetapi juga berfungsi sebagai dasar penilaian dan

refleksi keberhasilan pelaksanaan program Tafaqquh fi al-Din.

4. Simpulan

Dari pembahasan dapat disimpulkan bahwa terdapat beberapa strategi yang dipakai
pada program Tafaqquh di al Din (pendalaman agama Islam) atau TFD yaitu berbasis kajian,
resume hasil kajian dengan tulisan tangan, diskusi halagah dan analisis secara tertulis.
Penggunaan strategi ini telah melalui banyak pertimbangan antara lain melatih daya kritis
mahasiswa, kemandirian dalam belajar dan peningkatan kemampuan diskusi secara interaktif.
Pola belajar ini lebih relevan dengan karakter anak didik saat ini dan secara berlahan menggeser
pendekatan pembelajaran yang normatif-doktrinal menjadi pendekatan pembelajaran yang

integratif-humanistik.

397



Prosiding Seminar Nasional FITK UIN Syarif Hidayatullah Jakarta
Volume 2 No. 1 (2025) ISSN 2622-0121

Daftar Pustaka

Ahmad Rasyid Ridho, Nur Ayu Setyariza, Sri Erna Widayati, Intan Kusuma Wardani, & Yekti
Handayani. (2025). Evaluasi Pembelajaran Pendidikan Agama Islam Berbasis Ranah
Afektif. Hikmah : Jurnal Studi Pendidikan Agama Islam, 2(1), 251-262.
https://doi.org/10.61132/hikmah.v2i1.599

Anggraini, F., Aprillia, M., Syahputra, R. K., & Silmi, T. A. (2024). The Effectiveness of
technology-based Islamic education learning in the digital era at SMAN 1 Bojonegoro.
Asatiza: Jurnal Pendidikan, 5(3), 341-348. https://doi.org/10.46963/asatiza.v513.2006

Annamalai, N., Manivel, R., & Palanisamy, R. (2015). Small group discussion: Students
perspectives. International Journal of Applied and Basic Medical Research, 5(4), 18.
https://doi.org/10.4103/2229-516X.162257

Arafah, A. L. A., Jiao, D., Selvia, D. S. E.,, Wang, Y., & Halim, C. (2024). Empowering
Autonomous Islamic Religious Education Learners With Technology-Enhanced Tools
To Improve Performance And Self-Motivation. Journal Neosantara Hybrid Learning,
2(1), 318-331. https://doi.org/10.55849/jnhl.v2i1.850

Aziz, A. (n.d.). Program Tafaqquh Fi al din di UTM [Personal communication].

Dasi¢, D., Kostadinovi¢, G., & Stankovi¢, M. (2023). Ethical Aspects of Science and
Technological Innovations. International Journal of Cognitive Research in Science,
Engineering and Education (IJCRSEE), 11(2), 343-350. https://doi.org/10.23947/2334-
8496-2023-11-2-343-350

Hassan, M. M., Mastoor, M., Khawaja, 1., Fatima, S., & Avais, M. A. (2022). Effectiveness of
Small Group Discussion Sessions in Teaching Biochemistry for Undergraduate Medical
Students. Pakistan Journal of Medical and Health Sciences, 16(11), 620-622.
https://doi.org/10.53350/pjmhs20221611620

Huberman, M., & Miles, M. B. (1994). Qualitative Data Analysis: An Expanded
Source Book
(Second). SAGE Publications, Inc.

Ismail, 1., Mustopa, M., Ilyas, 1., Imran, 1., & Mubhsinin, U. (2024). The Role of Technology in
Improving the Quality of Islamic Religious Education in Schools and Madrasas in the
Digital Era. Join: Journal of  Social Science, 2(1), 62-72.
https://doi.org/10.59613/mey5jm55

Ito, R., Hamano, K., Nonaka, K., Sugano, 1., Nakamura, S., Kake, A., & Ishimaru, K. (2020).
Comparison of the Remembering Ability by the Difference Between Handwriting and
Typeface. In C. Stephanidis & M. Antona (Eds.), HCI International 2020—Posters (Vol.
1224, pp. 526-534). Springer International Publishing. https://doi.org/10.1007/978-3-
030-50726-8 69

Karwadi & Deni Indrawan. (2023). Islamic Religious Education Teacher Strategies In
Internalizing Character Values In Madrasah Ibtidaiyah Students. Jurnal Cakrawala
Pendas, 9(2), 242-249. https://doi.org/10.31949/jcp.v9i2.4731

398



Prosiding Seminar Nasional FITK UIN Syarif Hidayatullah Jakarta
Volume 2 No. 1 (2025) ISSN 2622-0121

Leman, S. & Mahmudi. (2024). Metode Pendidikan Agama Islam dalam Perspektif Al-Quran
dan Hadist. Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal, 6(11).
https://doi.org/10.47467/reslaj.v6il 1.4020

Malik, M. 1., Nugraha, M. S., & Tarsono. (2023). Analysis Implementation Of The Assure
Model In Enhancing The Effectiveness Of Islamic Religious Education Learning.
Andragogi :  Jurnal Ilmiah Pendidikan Agama  Islam, 5(2), 121-134.
https://doi.org/10.33474/ja.v512.21004

Maulisa, M., Sri Rahmawati, E., & Zainuri, H. (2025). Learning Methods for Islamic Religious
Education in the Merdeka Curriculum. ISTIFHAM: Journal Of Islamic Studies, 238-248.
https://doi.org/10.71039/istitham.v2i3.69

Moch. Salman Alfarizi & Sunarto. (2024). Islamic Religious Education Learning Methods.
ATTAQWA: Jurnal Pendidikan Islam Dan Anak Usia Dini, 3(4), 227-239.
https://doi.org/10.58355/attaqwa.v3i4.101

Mudarti, H., Fatrisna, Y., Sesmira, M., & Amra, A. (2024). Metode dan Strategi Pembelajaran
dalam Pendidikan Islam. Indo-MathEdu Intellectuals Journal, 5(6), 7728-7741.
https://doi.org/10.54373/imeij.v5i6.2251

Muller, J., & Irby, D. M. (2005). Practical teaching How to lead effective group discussions.

The Clinical Teacher, 2(1), 10-15. https://doi.org/10.1111/j.1743-498X.2005.00057.x
Nabhidloh, S. (n.d.). Sejarah dan Implementasi Program Tafaqquh fi al DIn [Personal
communication].

North-West State Medical University n.a. [.I. Mechnikov, & Gelman, V. Ya. (2022). Formation
of professional culture of university students. Alma Mater. Vestnik Vysshey Shkoly, 9,
37-42. https://doi.org/10.20339/AM.09-22.037

Nurhadipah Nurhadipah, Messy Precia, & Gusmaneli Gusmaneli. (2024). Pengembangan
Perangkat Pembelajaran dengan Strategi dan Metode Pembelajaran dalam PAI. Jurnal
Bima : Pusat Publikasi Ilmu Pendidikan Bahasa Dan Sastra, 2(4), 133-147.
https://doi.org/10.61132/bima.v2i4.1348

Plebanek, D. J., & James, K. H. (2022). Why Handwriting is Good for Your Brain. Frontiers
for Young Minds, 10, 623953. https://doi.org/10.3389/frym.2022.623953

Pujianti, E. (2024). Kontribusi Pendidikan Agama Islam terhadap Pengembangan Spiritualitas
dan Mentalitas Peserta Didik. EDUKASIA: Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran, 5(1),
2551-2562. https://doi.org/10.62775/edukasia.v5i1.1342

Qiu, M., & McDougall, D. (2013). Foster strengths and circumvent weaknesses: Advantages
and disadvantages of online versus face-to-face subgroup discourse. Computers &
Education, 67, 1-11. https://doi.org/10.1016/j.compedu.2013.02.005

Ratu Langit, A. R. (2024). Peran Guru PAI dalam Membentuk Kecerdasan Spiritual Peserta
Didik. Journal on Education, 6(4),20670-20681. https://doi.org/10.31004/joe.v6i4.5655

Salameh, I. A. G., & Khawaldeh, M. F. A. (2014). Trends of Students of the College of Basic
Science towards Teaching the Course of Athletics and Health by Using Computer

399



Prosiding Seminar Nasional FITK UIN Syarif Hidayatullah Jakarta
Volume 2 No. 1 (2025) ISSN 2622-0121

Technology in the World Islamic Sciences and Education University (WISE).
International Education Studies, 7(11), p147. https://doi.org/10.5539/ies.v7nl1p147

Sgreccia, E. (2024). Scientific-technological progress in the face of ethics. Medicina e Morale,
33(4). https://doi.org/10.4081/mem.1983.1510
Silalahi, U. (2012). Metode Penelitian Sosial. Refika Aditama.

Smoker, T. J., Murphy, C. E., & Rockwell, A. K. (2009). Comparing Memory for Handwriting
versus Typing. Proceedings of the Human Factors and Ergonomics Society Annual
Meeting, 53(22), 1744—-1747. https://doi.org/10.1177/154193120905302218

Syafitri, W. (2023). Learning Experiences in Small Group Discussion in the Third Semester of
English Education Students. Journal of Languages and Language Teaching, 11(1), 27.
https://doi.org/10.33394/jollt.v11i1.6339

Van Der Weel, F. R. (Ruud), & Van Der Meer, A. L. H. (2024). Handwriting but not
typewriting leads to widespread brain connectivity: A high-density EEG study with

implications for the classroom. Frontiers in Psychology, 14, 1219945.
https://doi.org/10.3389/fpsyg.2023.1219945

Vargas Vergara, M. (2023). University Social Responsibility. In M. Vargas Vergara, Oxford
Research Encyclopedia of  Education. Oxford University Press.
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.810

Velazquez, L. (2022). From pandemics to artificial intelligence, robots, and transhumanism:
New challenges for ethics. Bioethics Update, 8(1), 8431.

https://doi.org/10.24875/BUP.M22000010

Wahyuningsih, F., Susanti, R., Hakki, S., & Azmi, U. (2024). The Urgency of Using
Technology In Broadcasting Islamic Educational Materials to Form Religious Awareness
In Society. Academic Journal Research, 2(2), 106-116.
https://doi.org/10.61796/acjoure.v2i2.249

400


https://doi.org/10.5539/ies.v7n11p147
https://doi.org/10.33394/jollt.v11i1.6339

