
Prosiding Seminar Nasional FITK UIN Syarif Hidayatullah Jakarta 

Volume 2 No. 1 (2025)  ISSN 2622-0121 

 

 388 

Strategi Pendalaman Materi Pendidikan Agama Islam melalui 

Program Tafaqquh fi al-Din di Perguruan Tinggi Umum: Studi 

Implementatif di Universitas Trunojoyo Madura 
 

Sarkawi1*, Lailatul Qadariyah2 
1,2Ekonomi Syariah, Fakultas Keislaman, Universitas Trunojoyo Madura, 

Bangkalan, Jawa Timur 
*Penulis korespondensi: sarkawi@trunojoyo.ac.id  

 

Abstrak 

Penelitian ini mengkaji strategi pendalaman materi Pendidikan Agama 
Islam (PAI) melalui program Tafaqquh fi al-Din di perguruan tinggi umum serta 
implikasinya terhadap transformasi kurikulum PAI. Menggunakan pendekatan 
kualitatif deskriptif, data dikumpulkan melalui observasi, wawancara mendalam, 
dan dokumentasi kegiatan di Universitas Trunojoyo Madura. Hasil studi 
menunjukkan bahwa program ini efektif dalam memperkuat aspek spiritual, 
intelektual, dan praksis keagamaan mahasiswa melalui strategi intergratif kajian, 
resume tulisan tangan, diskusi halaqah, dan analisis tertulis. Temuan juga 
menunjukkan pergeseran kurikulum PAI dari pendekatan normatif-doktrinal 
menuju model integratif-humanistik. Penelitian merekomendasikan 
pengembangan program serupa secara nasional sebagai strategi revitalisasi 
pembelajaran PAI di perguruan tinggi umum. 

 
Kata Kunci: Pendidikan Agama Islam, Perguruan Tinggi Umum, Strategi 
Pembelajaran, Transformasi Kurikulum 
 

 
 
1. Pendahuluan 

Pendidikan di perguruan tinggi tidak hanya bertujuan menghasilkan lulusan yang unggul 

dalam bidang akademik dan profesional, tetapi juga membentuk individu yang memiliki akhlak 

mulia dan tanggung jawab sosial (North-West State Medical University n.a. I.I. Mechnikov & 

Gelman, 2022; Vargas Vergara, 2023). Di tengah pesatnya perkembangan ilmu pengetahuan, 

teknologi, dan globalisasi, muncul berbagai tantangan baru seperti krisis moral, dekadensi 

etika, serta berkembangnya paham radikalisme dan intoleransi (Dašić et al., 2023; Sgreccia, 

2024; Velázquez, 2022). Situasi ini menegaskan pentingnya peran strategis pendidikan agama, 

khususnya Pendidikan Agama Islam (PAI), dalam memberikan dasar spiritual dan moral yang 

kuat bagi mahasiswa sebagai bekal menghadapi tantangan zaman. 

mailto:sarkawi@trunojoyo.ac.id


Prosiding Seminar Nasional FITK UIN Syarif Hidayatullah Jakarta 

Volume 2 No. 1 (2025)  ISSN 2622-0121 

 

 389 

Meskipun perguruan tinggi umum berfokus pada pengembangan ilmu pengetahuan dan 

keahlian profesional, institusi ini juga memikul tanggung jawab moral dalam membentuk 

karakter mahasiswa. Dalam konteks tersebut, Pendidikan Agama Islam (PAI) memegang 

peranan strategis sebagai mata kuliah wajib yang tidak sekadar bersifat administratif, 

melainkan sebagai instrumen internalisasi nilai-nilai Islam yang moderat, inklusif, dan 

berkeadaban (Karwadi & Deni Indrawan, 2023; Salameh & Khawaldeh, 2014). PAI diharapkan 

tidak hanya mendukung pencapaian kompetensi akademik, tetapi juga menjadi ruang 

pembinaan religiusitas yang menumbuhkan kesadaran spiritual dan moral mahasiswa, sehingga 

mereka mampu mengembangkan kepribadian yang luhur serta memiliki tanggung jawab sosial 

dan ketakwaan kepada Tuhan (Ahmad Rasyid Ridho et al., 2025; Pujianti, 2024; Ratu Langit, 

2024). 

Dalam struktur kurikulum perguruan tinggi umum, Pendidikan Agama Islam (PAI) 

merupakan mata kuliah dasar umum (MKDU) yang wajib diikuti oleh seluruh mahasiswa 

beragama Islam, tanpa memandang program studi yang mereka tempuh. Keberadaan mata 

kuliah ini tidak hanya bersifat formalitas, tetapi juga merupakan amanat undang-undang yang 

menegaskan pentingnya pembinaan nilai-nilai keagamaan dalam pendidikan tinggi. Meski 

sifatnya wajib, implementasi mata kuliah PAI di berbagai perguruan tinggi masih menunjukkan 

keragaman, terutama dalam hal beban satuan kredit semester (SKS). Berdasarkan hasil diskusi 

rutin dalam forum ADPISI (Asosiasi Dosen Pendidikan Agama Islam se-Indonesia), diketahui 

bahwa di wilayah Jawa Timur, beban SKS mata kuliah PAI cukup bervariasi: ada yang 

menetapkan 2 SKS, 3 SKS, bahkan 6 SKS yang terbagi dalam dua semester, yakni 3 SKS di 

semester ganjil dan 3 SKS di semester genap. Variasi ini menunjukkan perlunya penguatan 

kebijakan yang lebih seragam dan terarah dalam pelaksanaan PAI di perguruan tinggi umum. 

Besaran jumlah SKS dalam mata kuliah Pendidikan Agama Islam (PAI) menjadi 

indikator penting terhadap peluang pendalaman materi keagamaan di lingkungan perguruan 

tinggi. Semakin besar bobot SKS, semakin luas ruang pembelajaran yang dapat dimanfaatkan 

untuk penguatan aspek konseptual dan praksis. Sebaliknya, pada perguruan tinggi yang 

menetapkan beban SKS yang lebih kecil, diperlukan strategi tambahan agar tujuan mata kuliah 

tetap tercapai secara optimal. Di Universitas Trunojoyo Madura, mata kuliah PAI ditetapkan 

sebesar 2 SKS sejak tahun 2021, dengan mempertimbangkan berbagai aspek akademik dan 



Prosiding Seminar Nasional FITK UIN Syarif Hidayatullah Jakarta 

Volume 2 No. 1 (2025)  ISSN 2622-0121 

 

 390 

struktural. Untuk mengimbangi keterbatasan tersebut, Wakil Rektor III bidang kemahasiswaan 

merumuskan kebijakan penguatan karakter keislaman mahasiswa melalui program Tafaqquh fi 

al-Din (TFD). Program ini tidak hanya dimaksudkan sebagai pelengkap pembelajaran PAI, 

tetapi juga menjadi bagian integral dari misi kemahasiswaan dalam membentuk generasi 

akademik yang religius, berkarakter, dan berwawasan Islam moderat. 

Sebagaimana lazimnya di perguruan tinggi umum, mayoritas mahasiswa bukan berasal 

dari latar belakang pendidikan pesantren, sehingga tingkat literasi keagamaan mereka 

cenderung rendah. Kondisi ini terkonfirmasi melalui hasil pemetaan awal terhadap pengetahuan 

agama mahasiswa yang dilakukan sebelum implementasi program Tafaqquh fi al-Din (TFD) 

(S. Nahidloh, personal communication, n.d.). Fakta tersebut menunjukkan pentingnya 

perencanaan strategi yang cermat dalam mentransmisikan pengetahuan keislaman. Tanpa 

pendekatan pedagogis yang tepat dan kontekstual, penyampaian materi TFD dikhawatirkan 

tidak akan efektif dalam membentuk pemahaman keagamaan yang mendalam dan fungsional 

di kalangan mahasiswa.  

Tafaqquh fi al-Din merupakan program pendalaman keislaman yang dirancang untuk 

membekali mahasiswa dengan pemahaman dasar tentang ajaran Islam yang relevan dengan 

kehidupan mereka sehari-hari. Materi yang disampaikan mencakup pokok-pokok keimanan 

dan keislaman, praktik ibadah seperti salat dan thaharah, manajemen waktu, serta etika 

pergaulan antara laki-laki dan perempuan dalam perspektif Islam. Dengan pendekatan yang 

kontekstual dan aplikatif, program ini bertujuan membentuk landasan religius yang kuat pada 

diri mahasiswa. Pemahaman yang utuh terhadap nilai-nilai Islam diharapkan mampu menjadi 

benteng moral dalam menghadapi berbagai tantangan sosial, krisis identitas, dan dinamika 

kehidupan pemuda masa kini. 

Strategi pembelajaran yang diterapkan dalam program Tafaqquh fi al-Din terbukti, 

melalui berbagai penelitian, efektif dalam meningkatkan pemahaman keislaman sekaligus 

mengasah kemampuan berpikir kritis mahasiswa. Hal ini menjadi semakin signifikan 

mengingat jumlah peserta program yang mencapai sekitar 1.500 mahasiswa setiap semester, 

sehingga menuntut adanya perencanaan metode yang sistematis, terukur, dan adaptif terhadap 

dinamika pembelajaran. Dengan cakupan peserta yang luas dan tantangan pendidikan yang 

kompleks, strategi yang digunakan dalam TFD tidak hanya harus efektif secara pedagogis, 



Prosiding Seminar Nasional FITK UIN Syarif Hidayatullah Jakarta 

Volume 2 No. 1 (2025)  ISSN 2622-0121 

 

 391 

tetapi juga mampu mendorong transformasi kognitif dan afektif mahasiswa. Oleh karena itu, 

tulisan ini akan mengkaji secara mendalam bagaimana strategi pembelajaran dalam program 

Tafaqquh fi al-Din dirancang dan diimplementasikan, serta sejauh mana ia berkontribusi dalam 

meningkatkan pemahaman keislaman yang mendalam, berpikir kritis, dan analitis di kalangan 

mahasiswa perguruan tinggi umum. 

2. Metode  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kasus eksploratif 

yang bertujuan untuk mendeskripsikan secara mendalam strategi pembelajaran Pendidikan 

Agama Islam melalui program Tafaqquh fi al-Din. Lokus penelitian berfokus pada pelaksanaan 

program Tafaqquh fi al-Din di Universitas Trunojoyo Madura, yang menjadi model penguatan 

pemahaman keislaman bagi mahasiswa di perguruan tinggi umum. Sumber data dalam 

penelitian ini terdiri atas data primer dan sekunder. Data primer diperoleh melalui wawancara 

mendalam dengan berbagai informan kunci, antara lain koordinator program TFD, ketua 

pelaksana program, beberapa mentor, dan mente atau mahasiswa yang mengikuti program 

tersebut. Data primer ini memberikan informasi langsung dari pelaku dan peserta kegiatan, 

sesuai dengan definisi first-hand information sebagaimana dijelaskan oleh Silalahi (2012). 

Adapun data sekunder diperoleh dari berbagai dokumen penunjang, termasuk arsip internal 

program, laporan kegiatan, serta literatur dan hasil penelitian terdahulu yang relevan dengan 

fokus kajian ini. Pendekatan triangulasi data digunakan untuk menjamin validitas dan 

kedalaman analisis. 

Data yang diperoleh dianalisis menggunakan teknik analisis interaktif dari Miles dan 

Huberman (Huberman & Miles, 1994), yang terdiri atas tiga tahapan utama. Tahap pertama 

adalah kondensasi data (data condensation), yakni proses pemilihan, penyederhanaan, 

abstraksi, dan transformasi data mentah yang diperoleh dari catatan lapangan. Tahap kedua 

adalah penyajian data (data display), yaitu penyusunan informasi secara sistematis agar 

memungkinkan peneliti untuk menarik kesimpulan serta menentukan langkah tindak lanjut. 

Tahap ketiga adalah penarikan kesimpulan dan verifikasi (conclusion drawing/verification), di 

mana peneliti merumuskan proposisi berdasarkan prinsip logika dan menjadikannya sebagai 

temuan yang sahih dalam penelitian. Ketiga tahapan ini dijalankan secara berkesinambungan 

guna memperoleh pemahaman yang utuh terhadap fenomena yang dikaji. 



Prosiding Seminar Nasional FITK UIN Syarif Hidayatullah Jakarta 

Volume 2 No. 1 (2025)  ISSN 2622-0121 

 

 392 

3. Hasil dan Pembahasan 

Di Universitas Trunojoyo Madura (UTM), Tafaqquh fi al-Din (TFD) merupakan program 

penguatan karakter berbasis keagamaan yang difokuskan pada pendalaman pemahaman Islam 

secara menyeluruh. Pada awalnya, program ini terintegrasi dalam mata kuliah Pendidikan 

Agama Islam (PAI) dengan beban 3 SKS, yang terdiri atas 2 SKS pembelajaran di kelas dan 1 

SKS dialokasikan khusus untuk kegiatan TFD. Namun, sejak tahun 2021, kebijakan kurikulum 

mengalami perubahan sehingga mata kuliah PAI hanya memiliki beban 2 SKS, dan TFD 

dialihkan menjadi program mandiri yang berdiri di luar struktur formal mata kuliah, tetapi tetap 

wajib diikuti oleh seluruh mahasiswa Muslim. Dalam format barunya, TFD difungsikan 

sebagai program pembinaan keislaman yang terintegrasi dalam pengembangan karakter 

mahasiswa, dan berada di bawah koordinasi langsung Wakil Rektor Bidang Kemahasiswaan 

(S. Nahidloh, personal communication, February 6, 2025). 

Terlepas dari tujuan penguatan karakter tersebut, TFD ini secara substansi adalah 

pendalaman materi PAI yang diberikan di kelas karena, sebagaimana yang telah disampaikan 

di atas, materi pendidikan agama Islam sangat banyak dan cukup sulit untuk dipahami dalam 

waktu yang terbatas yakni 100 menit (2 SKS). Karenanya TFD ini dirancang sedemikian rupa 

dengan strategi tertentu untuk 9 pertemuan (tema). 

Program Tafaqquh Fi al din (TFD) ini sejatinya terdiri dari dua kegiatan yaitu tahsin al 

Qur’an dan pendalaman agama. Tahsin al Quran adalah kegiatan untuk memperbaiki bacaan 

al Qur’an mahasiswa dan pada kegiatan ini TFD bekerja sama dengan al Qur’an Center (unit 

kajian al Qur’an yang ada di Universitas Trunojoyo Madura. Adapun yang menjadi fokus kajian 

ini adalah kegiatan pendalaman agama islam. 

Dalam proses pendalaman agama Islam, terdapat beberapa metode yang diterapkan yang 

tujuannya adalah pemahaman yang optimal tentang materi yang dikaji. Secara umum metode 

yang diterapkan pada program TFD adalah sebagai berikut : 

 

 

 



Prosiding Seminar Nasional FITK UIN Syarif Hidayatullah Jakarta 

Volume 2 No. 1 (2025)  ISSN 2622-0121 

 

 393 

 

Gambar 1. Metode Pendalaman Agama Islam 

Gambar 1. menunjukkan bahwa terdapat 4 (empat) metode yang dilakukan secara 

berurutan pada program TFD ini. Pertama, dosen akan menyampaikan materi keislaman sesuai 

dengan tema yang telah dirancang, sementara mahasiswa wajib meresume apa yang telah 

disampaikan oleh dosen. Setelah kajian ini selesai mahasiswa dibagi menjadi halaqah kecil yang 

fungsinya adalah sebagai ruang diskusi dengan mentor (mahasiswa senior yang telah 

memenuhi kualifikasi untuk menjadi mentor keislaman). Dari diskusi halaqah ini, mahasiswa 

akan diminta untuk mencari dan mengumpulkan berbagai kasus yang berkaitan dengan tema 

yang dikaji melalui media online dan menganalisanya dengan materi yang telah mereka pelajari 

pada tahapan selanjutnya. 

Penggunaan metode ceramah pada tahap awal kegiatan Tafaqquh Fi al din (TFD) 

didasarkan pada beberapa studi yang menyatakan bahwa metode ceramah ini merupakan salah 

satu metode pembelajaran yang efektif untuk pendidikan agama Islam yang materinya cukup 

banyak (Leman & Mahmudi, 2024; Maulisa et al., 2025; Mudarti et al., 2024). Metode ceramah 

ini dapat meringkas materi namun dapat disajikan secara mendalam. Terdapat beberapa tema 

atau topik yang disajikan pada program TFD ini yaitu; 



Prosiding Seminar Nasional FITK UIN Syarif Hidayatullah Jakarta 

Volume 2 No. 1 (2025)  ISSN 2622-0121 

 

 394 

a. Urgensitas pengkajian Islam : Kuliah umum 

b. Iman dan Islam 

c. Thaharah (bersuci) dan prakteknya 

d. Sholat dan prakteknya 

e. Al Qur’an dan Tajwid 
f. Managemen Waktu 

g. Pergaulan Muda-Mudi dalam Islam 

h. Adabul alim wa al Muta’allim 

i. Islam dan Negara 

j. Evaluasi Materi 

Dalam proses penyampaian materi, peserta didik diminta untuk membuat ringkasan 

tertulis berdasarkan pemahaman mereka terhadap penjelasan yang disampaikan oleh pemateri. 

Penugasan dalam bentuk resume tulisan tangan ini didasarkan pada sejumlah penelitian yang 

menunjukkan bahwa aktivitas menulis manual memiliki dampak positif terhadap peningkatan 

daya ingat (Ito et al., 2020; Smoker et al., 2009), memperkuat pemahaman terhadap materi yang 

dipelajari (Plebanek & James, 2022), serta berkontribusi pada pengembangan kecerdasan 

kognitif (Van Der Weel & Van Der Meer, 2024). Dengan pertimbangan tersebut, ringkasan 

yang diketik tidak diterima oleh mentor sebagai bentuk tugas, guna mencegah praktik salin-

tempel yang dapat menghambat proses internalisasi pengetahuan dan pemahaman yang 

mendalam terhadap topik yang dibahas. 

Tiga dari materi yang disampaikan dalam program Tafaqquh fi al-Din—yaitu thaharah, 

salat, dan bacaan Al-Qur’an—tidak hanya diajarkan secara teoritis, tetapi juga dilengkapi 

dengan praktik langsung agar lebih mudah dipahami oleh para peserta. Dalam sesi praktik, 

mahasiswa diminta melakukan simulasi tayammum untuk materi thaharah, serta simulasi 

sebagai makmum masbuk dalam konteks pembelajaran salat (A. Aziz, personal 

communication, February 3, 2025). Ketiga materi ini secara khusus dirancang dengan 

pendekatan praktik mengingat urgensinya dalam kehidupan sehari-hari dan kenyataan bahwa 

sebagian besar peserta program TFD bukan berasal dari latar belakang pendidikan pesantren. 

Pendekatan ini diharapkan dapat menjembatani kesenjangan pemahaman keagamaan 

mahasiswa dan mendorong internalisasi ajaran Islam secara fungsional dan aplikatif. 



Prosiding Seminar Nasional FITK UIN Syarif Hidayatullah Jakarta 

Volume 2 No. 1 (2025)  ISSN 2622-0121 

 

 395 

Tahapan ketiga dalam proses pendalaman materi Pendidikan Agama Islam dalam 

program Tafaqquh fi al-Din adalah kegiatan diskusi yang dilaksanakan dalam format halaqah 

atau kelompok kecil, yang dipandu oleh seorang mentor. Mentor merupakan mahasiswa senior 

yang telah dibekali dengan materi keislaman yang menjadi fokus dalam program TFD, serta 

telah mengikuti pelatihan khusus untuk menjadi coach yang kompeten. Dengan bekal 

pengetahuan keagamaan dan keterampilan soft skills, para mentor diharapkan mampu 

menginternalisasikan nilai-nilai keislaman secara optimal kepada peserta. Pemilihan metode 

halaqah atau diskusi kelompok kecil ini didasarkan pada berbagai keunggulan pedagogis yang 

telah didukung oleh banyak studi. Di antaranya, metode ini mendorong partisipasi aktif dan 

interaksi yang lebih intensif di antara peserta (Annamalai et al., 2015), meningkatkan retensi 

serta pemahaman materi (Hassan et al., 2022; Qiu & McDougall, 2013), mengembangkan 

kemampuan berpikir kritis (Muller & Irby, 2005), serta memperkuat motivasi, kepuasan 

belajar, dan keterampilan afektif maupun psikomotorik yang secara keseluruhan memberikan 

kontribusi positif terhadap pengalaman belajar mahasiswa (Syafitri, 2023). Pada diskusi 

halaqah ini, mentor akan memberikan suatu kasus yang akan analisis dengan materi yang telah 

disampaikan oleh dosen dan didiskusikan secara bersama- sama dalam kelompok tersebut. 

Metode ini secara tidak langsung juga akan melatih mahasiswa baru ini untuk berdiskusi secara 

interaktif dan berfikir analitis sebagaimana seharusnya seorang mahasiswa. 

Setelah mahasiswa berdiskusi dalam bentuk halaqah, mereka diberi tugas untuk 

menganalisis fenomena yang terjadi, baik yang ada di sekitar atau fenomena di daerah yang lain 

yang bisa mereka dapatkan dari internet. Topik kajiannya sesuai dengan yang sedang dikaji 

pada minggu tersebut. Hasil analisis mereka tuangkan dalam tulisan dan harus disetor setiap 

minggunya kepada mentor masing- masing. Metode ini sejatinya juga merupakan upaya untuk 

melatih mereka berfikir sistematis analitis serta melatih mereka untuk menuangkannya dalam 

bentuk tulisan. 

Berdasarkan penelitian sebelumnya terdapat cukup banyak metode yang dinilai efektif 

dalam pembelajaran Pendidikan agama Islam. Beberapa Penelitian menyatakan bahwa diskusi 

kelompok kecil merupakan pilihan yang tepat dalam pengembangan pemahaman agama islam. 

Maulisa misalnya menyatakan bahwa Metode pembelajaran Pendidikan Agama Islam yang 

efektif meliputi diskusi, pembelajaran berbasis proyek, pendekatan kontekstual, mendongeng, 



Prosiding Seminar Nasional FITK UIN Syarif Hidayatullah Jakarta 

Volume 2 No. 1 (2025)  ISSN 2622-0121 

 

 396 

dan demonstrasi. Metode ini bertujuan untuk meningkatkan motivasi siswa, pemahaman ajaran 

Islam, dan menciptakan suasana belajar yang menarik dalam kerangka Kurikulum 

Merdeka(Maulisa et al., 2025). Semua metode yang sampaikan oleh Maulisa ini sejatinya telah 

terakomodir dalam pembelajaran Pendidikan agama pada program Tafaqquh fi al Din. 

Penelitian yang kurang lebih sama menyatakan bahwa metode pembelajaran pendidikan 

agama Islam yang efektif meliputi Pembelajaran Berbasis Inquiry-Based Learning, Group 

Discussion, Practice Methods, Active Learning, dan Peer Tutor. Pendekatan ini meningkatkan 

pemikiran kritis, keterampilan pemecahan masalah, dan pemahaman yang lebih dalam tentang 

ajaran Islam melalui pembelajaran interaktif dan pengalaman(Moch. Salman Alfarizi & 

Sunarto, 2024). 

Tidak berbeda jauh dengan dua penelitian diatas, Nurhadipah menguatkan bahwa metode 

pembelajaran pendidikan agama Islam yang efektif meliputi kuliah, diskusi, tugas, dan proyek. 

Metode-metode ini mendorong partisipasi aktif, pemikiran kritis, dan penerapan nilai-nilai 

agama dalam kehidupan sehari-hari serta menumbuhkan pemahaman yang komprehensif 

tentang subjek (Nurhadipah Nurhadipah et al., 2024) dan masih banyak Penelitian lainnya yang 

memiliki hasil yang sama. 

Tidak dapat dipungkiri juga bahwa terdapat penelitian-penelitian lain menyatakan bahwa 

untuk efektivitas proses pembelajaran Pendidikan agama Islam diperlukan penggunakan 

teknologi seperti yang diteliti oleh Malik yang berjudul Analysis Implementation Of The Assure 

Model In Enhancing The Effectiveness Of Islamic Religious Education Learning menyatakan 

bahwa metode pembelajaran pendidikan agama Islam yang efektif adalah termasuk menerapkan 

model ASSURE (formalisasi kegiatan belajar mengajar yang berfokus pada ruang kelas, 

menjembatani siswa, konten, dan media), memanfaatkan media seperti PowerPoint, 

menggabungkan teknologi seperti ponsel, dan secara aktif melibatkan siswa melalui berbagai 

evaluasi dapat meningkatkan pemahaman dan motivasi(Malik et al., 2023). 

Penelitian lain juga memberikan hasil yang sama seperti Penelitian Wahyuningsih 

(Wahyuningsih et al., 2024) yang menyatakan bahwa penggunaan teknologi dalam pendidikan 

agama Islam sangat efektif karena meningkatkan aksesibilitas, menumbuhkan pembelajaran 

interaktif, dan memperluas jangkauan materi melalui platform seperti media sosial, aplikasi 

pembelajaran, dan podcast, yang pada akhirnya meningkatkan pemahaman agama dan 

https://scispace.com/papers/analysis-implementation-of-the-assure-model-in-enhancing-the-3l3nko6zjs
https://scispace.com/papers/analysis-implementation-of-the-assure-model-in-enhancing-the-3l3nko6zjs
https://scispace.com/papers/analysis-implementation-of-the-assure-model-in-enhancing-the-3l3nko6zjs
https://scispace.com/papers/analysis-implementation-of-the-assure-model-in-enhancing-the-3l3nko6zjs


Prosiding Seminar Nasional FITK UIN Syarif Hidayatullah Jakarta 

Volume 2 No. 1 (2025)  ISSN 2622-0121 

 

 397 

kesadaran masyarakat. Ismail dkk (Ismail et al., 2024) menguatkan bahwa Integrasi teknologi 

dalam pendidikan agama Islam meningkatkan pembelajaran interaktif, mendorong keterlibatan 

siswa, dan meningkatkan aksesibilitas sumber daya. Alat digital mendukung metode tradisional 

dalam menjawab kebutuhan pelajar modern dan pada akhirnya membuat pendidikan lebih 

relevan dan efektif di era digital ini. Arafah (Arafah et al., 2024) menambahkan bahwa 

teknologi dapat memperkaya pengalaman belajar, lebih efektif dalam proses belajar mengajar 

(Anggraini et al., 2024) dan Pendekatan baru dengan integrasi teknologi dalam proses 

pembelajaran seperti aplikasi seluler dan platform e- learning dapat mendukung kemandirian 

belajar siswa, membuat pendidikan lebih relevan dan efektif di era digital. 

Dalam konteks pendalaman keislaman melalui program Tafaqquh fi al-Din (TFD), 

pemanfaatan teknologi canggih masih relatif terbatas. Teknologi yang umum digunakan 

meliputi media presentasi seperti PowerPoint untuk penyampaian materi oleh dosen, serta 

platform berbasis kecerdasan buatan seperti ChatGPT, Gemini, dan Perplexity yang 

dimanfaatkan mahasiswa untuk menelusuri dan menganalisis berbagai studi kasus. Meskipun 

demikian, berdasarkan hasil evaluasi mingguan yang dilakukan oleh para mentor—yang 

diperoleh dari analisis tertulis para mente (mahasiswa peserta TFD)—dapat disimpulkan bahwa 

mayoritas mahasiswa telah menunjukkan pemahaman yang baik terhadap ajaran Islam, serta 

memiliki kemampuan berpikir kritis dan sistematis. Hasil evaluasi ini tidak hanya menjadi 

dokumen penting dalam proses pembelajaran, tetapi juga berfungsi sebagai dasar penilaian dan 

refleksi keberhasilan pelaksanaan program Tafaqquh fi al-Din. 

4. Simpulan 

Dari pembahasan dapat disimpulkan bahwa terdapat beberapa strategi yang dipakai 

pada program Tafaqquh di al Din (pendalaman agama Islam) atau TFD yaitu berbasis kajian, 

resume hasil kajian dengan tulisan tangan, diskusi halaqah dan analisis secara tertulis. 

Penggunaan strategi ini telah melalui banyak pertimbangan antara lain melatih daya kritis 

mahasiswa, kemandirian dalam belajar dan peningkatan kemampuan diskusi secara interaktif. 

Pola belajar ini lebih relevan dengan karakter anak didik saat ini dan secara berlahan menggeser 

pendekatan pembelajaran yang normatif-doktrinal menjadi pendekatan pembelajaran yang 

integratif-humanistik. 

 



Prosiding Seminar Nasional FITK UIN Syarif Hidayatullah Jakarta 

Volume 2 No. 1 (2025)  ISSN 2622-0121 

 

 398 

Daftar Pustaka 

Ahmad Rasyid Ridho, Nur Ayu Setyariza, Sri Erna Widayati, Intan Kusuma Wardani, & Yekti 
Handayani. (2025). Evaluasi Pembelajaran Pendidikan Agama Islam Berbasis Ranah 
Afektif. Hikmah : Jurnal Studi Pendidikan Agama Islam, 2(1), 251–262. 
https://doi.org/10.61132/hikmah.v2i1.599 

Anggraini, F., Aprillia, M., Syahputra, R. K., & Silmi, T. A. (2024). The Effectiveness of 
technology-based Islamic education learning in the digital era at SMAN 1 Bojonegoro. 
Asatiza: Jurnal Pendidikan, 5(3), 341–348. https://doi.org/10.46963/asatiza.v5i3.2006 

Annamalai, N., Manivel, R., & Palanisamy, R. (2015). Small group discussion: Students 
perspectives. International Journal of Applied and Basic Medical Research, 5(4), 18. 
https://doi.org/10.4103/2229-516X.162257 

Arafah, A. L. A., Jiao, D., Selvia, D. S. E., Wang, Y., & Halim, C. (2024). Empowering 
Autonomous Islamic Religious Education Learners With Technology-Enhanced Tools 
To Improve Performance And Self-Motivation. Journal Neosantara Hybrid Learning, 
2(1), 318–331. https://doi.org/10.55849/jnhl.v2i1.850 

Aziz, A. (n.d.). Program Tafaqquh Fi al din di UTM [Personal communication]. 
Dašić, D., Kostadinović, G., & Stanković, M. (2023). Ethical Aspects of Science and 

Technological Innovations. International Journal of Cognitive Research in Science, 
Engineering and Education (IJCRSEE), 11(2), 343–350. https://doi.org/10.23947/2334- 
8496-2023-11-2-343-350 

Hassan, M. M., Mastoor, M., Khawaja, I., Fatima, S., & Avais, M. A. (2022). Effectiveness of 
Small Group Discussion Sessions in Teaching Biochemistry for Undergraduate Medical 
Students. Pakistan Journal of Medical and Health Sciences, 16(11), 620–622. 
https://doi.org/10.53350/pjmhs20221611620 

Huberman, M., & Miles, M. B. (1994). Qualitative Data Analysis: An Expanded 
Source Book 

(Second). SAGE Publications, Inc. 

Ismail, I., Mustopa, M., Ilyas, I., Imran, I., & Muhsinin, U. (2024). The Role of Technology in 
Improving the Quality of Islamic Religious Education in Schools and Madrasas in the 
Digital Era. Join: Journal of Social Science, 2(1), 62–72. 
https://doi.org/10.59613/mey5jm55 

Ito, R., Hamano, K., Nonaka, K., Sugano, I., Nakamura, S., Kake, A., & Ishimaru, K. (2020). 
Comparison of the Remembering Ability by the Difference Between Handwriting and 
Typeface. In C. Stephanidis & M. Antona (Eds.), HCI International 2020—Posters (Vol. 
1224, pp. 526–534). Springer International Publishing. https://doi.org/10.1007/978-3- 
030-50726-8_69 

Karwadi & Deni Indrawan. (2023). Islamic Religious Education Teacher Strategies In 
Internalizing Character Values In Madrasah Ibtidaiyah Students. Jurnal Cakrawala 
Pendas, 9(2), 242–249. https://doi.org/10.31949/jcp.v9i2.4731 



Prosiding Seminar Nasional FITK UIN Syarif Hidayatullah Jakarta 

Volume 2 No. 1 (2025)  ISSN 2622-0121 

 

 399 

Leman, S. & Mahmudi. (2024). Metode Pendidikan Agama Islam dalam Perspektif Al-Quran 
dan Hadist. Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal, 6(11). 
https://doi.org/10.47467/reslaj.v6i11.4020 

Malik, M. I., Nugraha, M. S., & Tarsono. (2023). Analysis Implementation Of The Assure  
Model  In  Enhancing  The  Effectiveness  Of  Islamic Religious Education Learning. 
Andragogi : Jurnal Ilmiah Pendidikan Agama Islam, 5(2), 121–134. 
https://doi.org/10.33474/ja.v5i2.21004 

Maulisa, M., Sri Rahmawati, E., & Zainuri, H. (2025). Learning Methods for Islamic Religious 
Education in the Merdeka Curriculum. ISTIFHAM: Journal Of Islamic Studies, 238–248. 
https://doi.org/10.71039/istifham.v2i3.69 

Moch. Salman Alfarizi & Sunarto. (2024). Islamic Religious Education Learning Methods. 
ATTAQWA: Jurnal Pendidikan Islam Dan Anak Usia Dini, 3(4), 227–239. 
https://doi.org/10.58355/attaqwa.v3i4.101 

Mudarti, H., Fatrisna, Y., Sesmira, M., & Amra, A. (2024). Metode dan Strategi Pembelajaran 
dalam Pendidikan Islam. Indo-MathEdu Intellectuals Journal, 5(6), 7728–7741. 
https://doi.org/10.54373/imeij.v5i6.2251 

Muller, J., & Irby, D. M. (2005). Practical teaching How to lead effective group discussions. 

The Clinical Teacher, 2(1), 10–15. https://doi.org/10.1111/j.1743-498X.2005.00057.x 
Nahidloh, S. (n.d.). Sejarah dan Implementasi Program Tafaqquh fi al DIn [Personal 

communication]. 

North-West State Medical University n.a. I.I. Mechnikov, & Gelman, V. Ya. (2022). Formation 
of professional culture of university students. Alma Mater. Vestnik Vysshey Shkoly, 9, 
37–42. https://doi.org/10.20339/AM.09-22.037 

Nurhadipah Nurhadipah, Messy Precia, & Gusmaneli Gusmaneli. (2024). Pengembangan 
Perangkat Pembelajaran dengan Strategi dan Metode Pembelajaran dalam PAI. Jurnal 
Bima : Pusat Publikasi Ilmu Pendidikan Bahasa Dan Sastra, 2(4), 133–147. 
https://doi.org/10.61132/bima.v2i4.1348 

Plebanek, D. J., & James, K. H. (2022). Why Handwriting is Good for Your Brain. Frontiers 
for Young Minds, 10, 623953. https://doi.org/10.3389/frym.2022.623953 

Pujianti, E. (2024). Kontribusi Pendidikan Agama Islam terhadap Pengembangan Spiritualitas 
dan Mentalitas Peserta Didik. EDUKASIA: Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran, 5(1), 
2551–2562. https://doi.org/10.62775/edukasia.v5i1.1342 

Qiu, M., & McDougall, D. (2013). Foster strengths and circumvent weaknesses: Advantages 
and disadvantages of online versus face-to-face subgroup discourse. Computers & 
Education, 67, 1–11. https://doi.org/10.1016/j.compedu.2013.02.005 

Ratu Langit, A. R. (2024). Peran Guru PAI dalam Membentuk Kecerdasan Spiritual Peserta 
Didik. Journal on Education, 6(4), 20670–20681. https://doi.org/10.31004/joe.v6i4.5655  

Salameh, I. A. G., & Khawaldeh, M. F. A. (2014). Trends of Students of the College of Basic 
Science towards Teaching the Course of Athletics and Health by Using Computer 



Prosiding Seminar Nasional FITK UIN Syarif Hidayatullah Jakarta 

Volume 2 No. 1 (2025)  ISSN 2622-0121 

 

 400 

Technology in the World Islamic Sciences and Education University (WISE). 
International Education Studies, 7(11), p147. https://doi.org/10.5539/ies.v7n11p147  

Sgreccia, E. (2024). Scientific-technological progress in the face of ethics. Medicina e Morale, 

33(4). https://doi.org/10.4081/mem.1983.1510 

Silalahi, U. (2012). Metode Penelitian Sosial. Refika Aditama. 

Smoker, T. J., Murphy, C. E., & Rockwell, A. K. (2009). Comparing Memory for Handwriting 
versus Typing. Proceedings of the Human Factors and Ergonomics Society Annual 
Meeting, 53(22), 1744–1747. https://doi.org/10.1177/154193120905302218 

Syafitri, W. (2023). Learning Experiences in Small Group Discussion in the Third Semester of 
English Education Students. Journal of Languages and Language Teaching, 11(1), 27. 
https://doi.org/10.33394/jollt.v11i1.6339 

Van Der Weel, F. R. (Ruud), & Van Der Meer, A. L. H. (2024). Handwriting but not 
typewriting leads to widespread brain connectivity: A high-density EEG study with 

implications for the classroom. Frontiers in Psychology, 14, 1219945. 
https://doi.org/10.3389/fpsyg.2023.1219945 

Vargas Vergara, M. (2023). University Social Responsibility. In M. Vargas Vergara, Oxford 
Research Encyclopedia of Education. Oxford University Press. 
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.810 

Velázquez, L. (2022). From pandemics to artificial intelligence, robots, and transhumanism: 
New   challenges   for   ethics.   Bioethics   Update,   8(1),   8431. 

https://doi.org/10.24875/BUP.M22000010 

Wahyuningsih, F., Susanti, R., Hakki, S., & Azmi, U. (2024). The Urgency of Using 
Technology In Broadcasting Islamic Educational Materials to Form Religious Awareness 
In Society. Academic Journal Research, 2(2), 106–116. 
https://doi.org/10.61796/acjoure.v2i2.249 

https://doi.org/10.5539/ies.v7n11p147
https://doi.org/10.33394/jollt.v11i1.6339

