
Proceeding of The Scientific Multidisciplinary Colloquium 
Volume 1 No. 1 (2025)   
 

40 
 

Inseminasi Moderasi Beragama di Majelis Taklim  
(Studi Kasus di MT Darul Istiqomah) 

 
Uswatun Hasanah1, Ridholloh2* 

1,2Program Studi Pendidikan Agama Islam, Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan, UIN Syarif 
Hidayatullah Jakarta, Tangerang Selatan, Banten 

*Email Penulis korespondensi: ridholloh@uinjkt.ac.id  
 
 
 

Abstrak  
Moderasi beragama menjadi kebutuhan penting bagi masyarakat Indonesia yang 
multikultur. Majelis taklim sebagai lembaga pendidikan keagamaan non formal 
berperan strategis dalam menanamkan nilai-nilai tersebut kepada jamaah, khususnya 
remaja. Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan upaya inseminasi moderasi 
beragama di Majelis Taklim Darul Istiqomah Desa Pangkal Jaya Kecamatan Nanggung 
Kabupaten Bogor, mulai dari upaya, kendala, hingga dampak yang dirasakan pada diri 
jamaah. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif studi kasus melalui 
observasi, wawancara, dan dokumentasi dari pimpinan, pengajar, serta jamaah remaja. 
Hasil penelitian menunjukkan bahwa upaya inseminasi moderasi beragama dilakukan 
melalui kajian rutin, pembiasaan keagamaan, serta praktik sosial dan budaya. Empat 
indikator moderasi beragama yaitu komitmen kebangsaan, toleransi, anti kekerasan, 
dan akomodatif terhadap budaya lokal diajarkan tersirat melalui materi keislaman dan 
kegiatan keagamaan dengan metode belajar yang beragam. Kendala yang dihadapi 
yaitu kendala kognitif dan sikap jamaah yang meliputi keterbatasan pemahaman, sikap 
eksklusif, penurunan motivasi dan semangat jamaah, serta kendala teknis dan struktural 
yang meliputi keterbatasan waktu, jarak, cuaca, dan tekanan lingkungan sosial 
eksklusif. Dampaknya terlihat pada perubahan pola pikir jamaah lebih terbuka, sikap 
dan perilaku sosial lebih toleran dan tidak mengedepankan kekerasan, meningkatnya 
komitmen kebangsaan dan keterbukaan terhadap budaya lokal, serta tumbuhnya 
kesadaran jamaah untuk menerapkan nilai-nilai moderasi beragama secara bijak di era 
digital. 
 
Kata kunci: anti kekerasan, budaya lokal, komitmen kebangsaan, majelis taklim, 
moderasi beragama, toleransi 

 

1. Pendahuluan  

Indonesia merupakan negara multikultural dengan lebih dari 1.340 suku bangsa, 746 

bahasa, dan enam agama yang diakui secara resmi (Na’im & Syaputra, 2011). Keberagaman 

tersebut tersimpul dalam moto Bhinneka Tunggal Ika, berbeda-beda tetapi tetap satu (Rahayu, 

2023). Semboyan ini menjadi pilar utama dalam menjaga persatuan dan kesatuan bangsa di 

tengah keberagaman yang luar biasa. Realitas ini merupakan sebuah anugerah sekaligus 

tantangan bagi warga Indonesia. Keberagaman agama kerap kali menjadi faktor yang 

berpotensi untuk memicu hadirnya gesekan atau berbagai konflik seperti intoleransi, 

mailto:ridholloh@uinjkt.ac.id


Proceeding of The Scientific Multidisciplinary Colloquium 
Volume 1 No. 1 (2025)   
 

41 
 

radikalisme, bahkan ekstremisme (Hadirman & Musafar, 2024). Hal ini dapat dilihat dari 

insiden penolakan pembangunan rumah ibadah, seperti yang terjadi pada Gereja Kristen Jawi 

Wetan, GKPS Purwakarta, GKJ Banjarsari, Vihara Cimacan, dan Masjid Taqwa 

Muhammadiyah (Admin, 2024), serta pembubaran kegiatan keagamaan seperti insiden di 

Babakan, Cisauk, Tangerang Selatan pada Mei 2024 (Elsa Faturahmah, 2024). Tindakan-

tindakan tersebut mencerminkan pelanggaran terhadap kebebasan beragama sekaligus 

menunjukkan masih rendahnya kurangnya kesadaran masyarakat dalam menghargai perbedaan. 

Penyelesaian konflik keagamaan di masyarakat tidak cukup hanya mengandalkan aparat hukum 

saja, pemerintah perlu mengambil langkah strategis untuk mencegah munculnya sikap ekstrem 

dengan menanamkan pemahaman agama yang moderat sejak dini. Salah satu cara yang dapat 

dilakukan adalah melalui pendidikan keagamaan yang menekankan nilai-nilai moderasi 

beragama. 

Pemerintah Indonesia, khususnya melalui Kementerian Agama RI, secara proaktif telah 

menggarisbawahi pentingnya moderasi beragama sebagai sikap maupun cara pandang dalam 

beragama yang mengedepankan jalan tengah (ummatan wasathan), bertindak adil dan tidak 

ekstrem dalam menjalankan agama (Saifuddin, 2019). Konsep ini bukan hanya retorika, 

melainkan implementasi nilai-nilai keagamaan yang sejalan dengan semangat kebangsaan. 

Moderasi beragama berlandaskan pada empat pilar utama yang dijadikan sebagai indikator 

moderasi beragama, yakni komitmen kebangsaan (kesetiaan pada Pancasila dan UUD 1945, 

menjalankan agama sejalan dengan kewajiban warga negara), toleransi (menghormati 

perbedaan antar dan intra agama tanpa mencampuradukkan keyakinan), anti-kekerasan 

(penolakan ideologi yang mengatasnamakan agama untuk legitimasi kekerasan fisik maupun 

psikologis), dan akomodatif terhadap budaya lokal (kesediaan menerima tradisi lokal selama 

tidak bertentangan dengan ajaran agama) (Saifuddin, 2019). Keempat pilar ini bukan hanya 

sekadar konsep, melainkan merupakan fondasi vital untuk membangun harmoni sosial, 

mencegah radikalisme, menjaga stabilitas negara, dan mewujudkan rahmatan lil'alamin. 

Pemahaman yang mendalam tentang moderasi beragama sangat krusial untuk 

membendung narasi-narasi ekstrem yang dapat memecah belah bangsa dan menumbuhkan 

sikap inklusif, maka dari itu setiap masyarakat perlu adanya upaya penanaman nilai-nilai 

moderasi beragama tersebut. Penanaman ini harus menyasar berbagai lapisan masyarakat, 

terutama remaja, yang merupakan aset masa depan bangsa dan berada dalam fase kritis 



Proceeding of The Scientific Multidisciplinary Colloquium 
Volume 1 No. 1 (2025)   
 

42 
 

pembentukan identitas. Kategorisasi remaja yang terdiri dari masa remaja awal (12-15 tahun), 

remaja pertengahan (15-18 tahun), dan remaja akhir (19-20 tahun) (Suparman et al., 2020). 

Mereka memiliki karakteristik perkembangan yang berbeda, baik secara kognitif, emosional, 

maupun sosial, sehingga pendekatan penanaman nilai moderasi pun harus disesuaikan dengan 

kebutuhan dan tingkat pemahaman pada setiap tahapannya. Tanpa bimbingan yang tepat dan 

pemahaman yang komprehensif tentang moderasi beragama, nilai-nilai beragama yang mereka 

anut bisa rentan terpapar paham radikal atau eksklusif. Oleh karena itu, pendidikan yang 

menekankan pembentukan keyakinan yang matang dan sikap inklusif sejak dini menjadi 

prioritas utama untuk membentengi mereka dari pengaruh negatif dan mempersiapkan mereka 

menjadi warga negara yang bertanggung jawab dan moderat. 

Salah satu wadah yang telah terbukti efektif dalam inseminasi nilai-nilai moderasi 

beragama adalah majelis taklim. Lembaga pendidikan Islam nonformal tertua ini memiliki akar 

sejarah yang kuat, dimulai sejak masa Rasulullah SAW dengan istilah "halaqah" dan berperan 

sentral dalam penyebaran Islam di Nusantara melalui dakwah Wali Songo yang 

mengedepankan akulturasi budaya (Lubis, 2018). Secara etimologis, “majelis taklim” berarti 

tempat untuk pengajaran dan pengajian (Suhra et al., 2022), namun secara terminologis, yakni 

lembaga pendidikan Islam dengan kurikulum tersendiri. Kegiatan ini dilaksanakan secara rutin 

dan berkala, serta dihadiri oleh banyak jamaah. Tujuannya untuk membina hubungan harmonis 

antara manusia dengan Allah SWT, sesama, dan lingkungannya guna membina masyarakat 

yang bertakwa (Dahlan, 2019). Kini majelis taklim telah berkembang menjadi pusat pembinaan 

aktivitas agama, penumbuhan pemahaman ajaran Islam yang komprehensif, serta sarana untuk 

mempererat hubungan sosial dan memberdayakan masyarakat. Majelis taklim memiliki 

landasan yuridis yang kuat pada UU Sisdiknas, PP No. 55 Tahun 2007, PMA No. 13 Tahun 

2014, PMA No. 29 Tahun 2019 yang mengakui peran dan fungsinya dalam pendidikan 

keagamaan serta menjaga keutuhan NKRI (Harrison, 2022; Samudi et al., 2021; Zein et al., 

2020). Tujuan dan fungsi majelis taklim sangatlah multidimensional, mencakup aspek 

keagamaan (pembelajaran Islam, konseling), pendidikan (pengembangan budaya, kaderisasi 

ulama), sosial (silaturahmi, pengawas sosial), ekonomi (pemberdayaan), seni dan budaya, 

hingga ketahanan bangsa (Ridwan & Ulwiyah, 2020). Hal ini menjadikan majelis taklim 

sebagai platform strategis untuk menyebarkan ajaran moderasi beragama yang mengedepankan 

Islam wasathiyyah (Islam moderat) dan sejalan dengan nilai-nilai keindonesiaan. 



Proceeding of The Scientific Multidisciplinary Colloquium 
Volume 1 No. 1 (2025)   
 

43 
 

Meskipun peran positif majelis taklim sangat menonjol dalam membentuk karakter 

keagamaan dan kebangsaan, perlu diakui bahwa tidak semua majelis taklim mengusung ajaran 

moderat. Beberapa di antaranya justru cenderung eksklusif, bahkan berpotensi menyebarkan 

ajaran yang tidak selaras dengan nilai-nilai keindonesiaan yang menimbulkan kekhawatiran di 

tengah masyarakat dan berpotensi memicu polarisasi. Di samping itu, implementasi moderasi 

beragama juga masih menghadapi tantangan, terutama di wilayah pedesaan karena akses 

terhadap sumber daya dan informasi mengenai konsep moderasi, serta dominannya pengajaran 

agama tradisional yang kurang adaptif terhadap dinamika sosial modern. Selain itu, keberadaan 

majelis taklim yang secara eksplisit mengajarkan moderasi beragama juga masih relatif 

terbatas, sehingga menyisakan celah dalam upaya pembudayaan nilai-nilai ini secara merata di 

seluruh pelosok negeri. 

Melihat kondisi yang kompleks ini, penelitian ini secara spesifik memfokuskan 

perhatian pada Majelis Taklim Darul Istiqomah di Desa Pangkal Jaya, Kecamatan Nanggung, 

Kabupaten Bogor. Majelis ini dipilih sebagai studi kasus karena dinilai memiliki upaya yang 

signifikan dan terencana dalam menanamkan nilai-nilai moderasi beragama kepada jamaahnya, 

khususnya pada remaja. Penelitian ini bertujuan untuk menggali secara mendalam bagaimana 

upaya inseminasi moderasi beragama ini diimplementasikan berdasarkan empat indikator 

utama yang telah ditetapkan (komitmen kebangsaan, toleransi, anti-kekerasan, dan akomodatif 

terhadap budaya lokal). Selain itu, penelitian ini juga akan menganalisis kendala yang mungkin 

dihadapi dalam upaya inseminasi tersebut baik internal maupun eksternal, serta 

mengidentifikasi dampak konkretnya terhadap pemahaman dan perilaku keagamaan jamaah. 

Diharapkan hasil dari penelitian ini tidak hanya memberikan kontribusi ilmiah yang berarti bagi 

pengembangan kajian tentang moderasi beragama dan pendidikan Islam non formal, tetapi juga 

dapat menjadi masukan praktis bagi lembaga pendidikan keagamaan non formal lainnya dalam 

upaya membentuk generasi muda yang lebih inklusif, harmonis, toleran, dan terhindar dari 

ekstremisme. Penelitian ini berjudul  “Inseminasi Moderasi Beragama di Majelis Taklim (Studi 

Kasus di Majelis Taklim Darul Istiqomah)”. 

2. Metode 

Penelitian ini dilaksanakan di Majelis Taklim Darul Istiqomah, Jl. Raya Antam 

Pongkor, Pangaduan Kuda, RT.04/RW.07, Desa Pangkal Jaya, Kecamatan Nanggung, 



Proceeding of The Scientific Multidisciplinary Colloquium 
Volume 1 No. 1 (2025)   
 

44 
 

Kabupaten Bogor, Jawa Barat, 16650. Periode penelitian berlangsung mulai bulan Desember 

2024 hingga Juni 2025. 

Pendekatan penelitian yang digunakan adalah metode kualitatif deskriptif. Metode 

kualitatif, sebagaimana dijelaskan oleh Denzin dan Lincoln dalam Moloeng, berfokus pada 

pemahaman fenomena dalam latar belakang alamiahnya, melalui berbagai teknik seperti 

wawancara, observasi, dan analisis dokumen (Moloeng, 2018). Penelitian ini menggunakan 

jenis penelitian studi kasus yang mungkinkan peneliti untuk mengumpulkan data dan informasi 

secara rinci, intensif, dan mendalam mengenai suatu individu, peristiwa, situasi sosial, atau 

kelompok tertentu (Yusuf, 2017). Pemilihan Majelis Taklim Darul Istiqomah sebagai studi 

kasus karena melihat bahwa majelis ini secara aktif menyelenggarakan kegiatan pembinaan 

keagamaan secara rutin dan memiliki jamaah yang beragam latar belakang sehingga menjadi 

representasi menarik untuk melihat praktik inseminasi moderasi beragama di majelis tersebut. 

Oleh karena itu, penelitian ini berupaya menggali data yang akurat dan komprehensif mengenai 

inseminasi moderasi beragama yang dilakukan di Majelis Taklim Darul Istiqomah mulai dari 

upaya, kendala, dan dampak yang dirasakan jamaah. 

Sumber data dalam penelitian kualitatif berupa kata-kata, bukan angka (Siyoto & Sodik, 

2015), yang utamanya berasal dari pernyataan lisan, tindakan yang diamati, serta berbagai 

dokumen pendukung. Penelitian ini memanfaatkan dua jenis sumber data. Pertama, data primer, 

yang diperoleh langsung oleh peneliti dari sumber aslinya (Yuniarti et al., 2023). Data primer 

ini dikumpulkan melalui observasi langsung terhadap aktivitas di majelis taklim dan 

wawancara mendalam dengan ustadz pimpinan, ustadzah pengajar majelis serta beberapa 

remaja jamaah yang menjadi subjek penelitian. Kedua, data sekunder, yaitu data yang telah 

dikumpulkan dan didokumentasikan oleh pihak lain (Sidiq & Choiri, 2019). Data sekunder 

diperoleh melalui studi dokumen, manuskrip, arsip, dan berbagai referensi relevan lainnya yang 

berkaitan dengan Majelis Taklim Darul Istiqomah dan konsep moderasi beragama. 

Untuk mengumpulkan data di lapangan, peneliti menggunakan tiga teknik utama yang 

sesuai dengan pendekatan kualitatif yaitu observasi, wawancara, dan dokumentasi (Sidiq & 

Choiri, 2019). Observasi dilakukan secara partisipatif, dimana peneliti terlibat langsung dalam 

aktivitas belajar mengajar di Majelis Taklim Darul Istiqomah. Teknik ini memungkinkan 

peneliti untuk mengamati dan mencatat fenomena yang diteliti secara terstruktur (Abdussamad, 

2021), serta memahami secara mendalam upaya inseminasi moderasi beragama, kendala yang 



Proceeding of The Scientific Multidisciplinary Colloquium 
Volume 1 No. 1 (2025)   
 

45 
 

dihadapi, serta dampak langsungnya pada jamaah. Wawancara yang digunakan adalah jenis 

semiterstruktur atau in-depth interview, yang memungkinkan komunikasi interaktif langsung 

antara peneliti dengan informan (Sidiq & Choiri, 2019). Wawancara ini bersifat fleksibel, 

memberikan keleluasaan kepada informan yaitu ustadz pimpinan majelis, ustadzah pengajar 

majelis, dan remaja jamaah untuk menyampaikan pandangan dan ide-ide mereka secara 

mendalam (Abdussamad, 2021). Proses wawancara didukung dengan pencatatan dan 

perekaman menggunakan alat bantu seperti ponsel atau recorder. Terakhir, dokumentasi 

dilakukan untuk melengkapi dan memperkuat validitas data (Sugiyono, 2015). Data 

dokumentasi mencakup catatan, buku, profil dan sejarah majelis, bahan kajian pembelajaran, 

data diri guru dan murid, serta foto-foto yang diambil selama masa penelitian. 

Analisis data dalam penelitian ini bersifat interaktif dan berlangsung secara terus-

menerus hingga data mencapai kejenuhan (Sidiq & Choiri, 2019). Proses ini dimulai dengan 

reduksi data (data reduction), yaitu pemilahan, pembuatan tema, pengelompokan, dan 

pemfokusan data yang relevan dengan masalah penelitian, yang kemudian dideskripsikan 

dalam bentuk narasi (N. Harahap, 2020). Dalam konteks ini, peneliti akan mencari dan 

mengumpulkan data yang relevan dan merangkumnya sesuai kebutuhan, yaitu melihat 

bagaimana inseminasi moderasi beragama melalui majelis taklim yang dikumpulkan dengan 

teknik observasi, wawancara, dan dokumentasi. Tahap selanjutnya adalah penyajian data (data 

display), di mana data yang telah direduksi diatur dan disajikan dalam bentuk narasi yang 

mudah dipahami, termasuk hubungan antar kategori, bagan, atau flowchart (Pasaribu et al., 

2022). Pada tahap ini, peneliti menyusun data yang telah diperoleh dari lapangan dengan 

menyajikan dalam bentuk teks naratif mengenai inseminasi moderasi beragama di Majelis 

Taklim Darul Istiqomah. Tahap terakhir adalah penarikan kesimpulan/verifikasi (conclusion 

drawing/verification), yaitu interpretasi hasil dari data yang telah diolah dan diverifikasi 

kebenarannya melalui triangulasi atau peninjauan kembali proses pengkodean dan penyajian 

data (Haryoko et al., 2020). Peneliti menarik kesimpulan berdasarkan data yang diperoleh 

melalui observasi, wawancara, dan dokumentasi yang kemudian digunakan untuk 

mendeskripsikan inseminasi moderasi beragama di Majelis Taklim Darul Istiqomah. Setelah 

melakukan analisis, kesimpulan akhir akan diambil dan diverifikasi setelah data yang 

diperlukan terkumpul dengan lengkap. 



Proceeding of The Scientific Multidisciplinary Colloquium 
Volume 1 No. 1 (2025)   
 

46 
 

Untuk memastikan keabsahan data dan dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah 

(Sugiyono, 2015), peneliti menggunakan uji kredibilitas melalui teknik triangulasi. Triangulasi 

adalah pemeriksaan keabsahan data dengan memanfaatkan hal lain di luar data yang ada untuk 

mengecek dan memperkaya data (Ruslan, 2010). Dalam penelitian ini, digunakan dua jenis 

triangulasi. Pertama, triangulasi sumber, yang melibatkan pengecekan dan perbandingan data 

dari berbagai sumber informasi, seperti hasil observasi, wawancara, studi dokumen, serta 

perbandingan antar informan (Sidiq & Choiri, 2019). Kedua, triangulasi teknik, yang berarti 

pengecekan data dari sumber yang sama namun menggunakan teknik pengumpulan yang 

berbeda. Misalnya, membandingkan hasil observasi dengan wawancara, kemudian 

memverifikasinya melalui dokumen yang relevan (Abdussamad, 2021). Penggunaan triangulasi 

ini bertujuan untuk meningkatkan validitas dan reliabilitas temuan penelitian. 

3. Hasil dan Pembahasan 

Hasil 

Upaya Inseminasi Moderasi Beragama di Majelis Taklim Darul Istiqomah 

Berdasarkan hasil observasi wawancara, dan dokumentasi, Majelis Taklim Darul 

Istiqomah telah melaksanakan upaya inseminasi moderasi beragama melalui berbagai 

pendekatan, baik melalui kajian, pembiasaan, maupun praktik sosial budaya. Istilah 

“moderasi beragama” memang masih terdengar asing bagi sebagian besar jamaah maupun 

pengajarnya, terutama karena latar belakang masyarakat pedesaan yang masih minim akses 

terhadap isu keislaman kontemporer. Berdasarkan wawancara dengan Pimpinan Majelis 

Taklim Darul Istiqomah, Ustadz Utom Bustomi, beliau mengungkapkan bahwa dirinya baru 

pertama kali mendengar istilah moderasi beragama. Namun, ia menilai bahwa isi dari 

moderasi tersebut sebenarnya sudah dijalankan dan disampaikan kepada jamaah, seperti 

menjaga hubungan baik dengan siapa pun, bersikap adil, mengambil jalan tengah, serta 

mengedepankan musyawarah dalam setiap perbedaan. Menurutnya, moderasi beragama 

secara khusus berarti tidak saling menjelekkan dalam perbedaan agama maupun 

pemahaman. 

Berdasarkan hasil observasi dan wawancara yang dilakukan oleh peneliti terhadap 

pengajar Majelis Taklim Darul Istiqomah, tidak ada jadwal materi tentang nilai-nilai 

moderasi beragama di majelis tersebut, namun selalu pengajar sisipkan dalam setiap jadwal 



Proceeding of The Scientific Multidisciplinary Colloquium 
Volume 1 No. 1 (2025)   
 

47 
 

pembelajarannya di majelis dengan berbagai rujukan seperti Al-Qur’an, hadits, maupun 

kitab-kitab seperti ta'lim muta’alim, qomi tughyan, kasyifatussaja, dan lain-lain. Selain itu, 

metode pembelajaran yang digunakan di antaranya ceramah, sesi tanya jawab, dikte, 

keteladanan, diskusi, dan praktik langsung. Majelis  ini memanfaatkan media buku, papan 

tulis, spidol, sound system dan pendekatan interaktif dalam mengajar, sebagaimana 

Ustadzah Indri selaku pengajar majelis tersebut mengatakan bahwa biasanya ia menulis 

materi di papan tulis atau dikte lalu dijelaskan dengan menggunakan metode ceramah, tapi 

dia kemas dalam bentuk nyanyian agar tidak terkesan boring, setelah itu dibuka sesi diskusi 

untuk keaktifan jamaah. Ustadz Utom juga turut menambahkan bahwa cara penyampaian 

materi disesuaikan berdasarkan kelompok jamaah, yaitu asghar (anak-anak), ausath 

(remaja awal), dan akbar (remaja pertengahan dan akhir). Jadi jamaah asghar lebih banyak 

bercanda agar tidak boring, sedangkan jamaah ausath dan akbar lebih minim bercanda 

sehingga santai tapi tetap serius. Di samping itu, berdasarkan hasil wawancara bersama 

Ustadz Utom, Majelis Taklim Darul Istiqomah juga mengadakan kegiatan muhadharah dan 

cerdas cermat setiap malam Minggu. 

Berdasarkan hasil observasi, wawancara, dan dokumentasi yang diperoleh, terdapat 

berbagai nilai-nilai moderasi beragama yang diajarkan di majelis taklim Darul Istiqomah, 

empat diantaranya adalah komitmen kebangsaan, toleransi, anti kekerasan, dan akomodatif 

terhadap budaya lokal. Pertama, komitmen kebangsaan. Nilai komitmen kebangsaan 

merupakan salah satu satu indikator penting untuk mengukur sejauh mana seseorang 

mencintai tanah air. Berdasarkan hasil wawancara bersama para pengajar majelis, salah satu 

ustadz mengatakan: “Cinta tanah air berarti cinta Islam juga, begitu pun sebaliknya. Ajaran 

Islam itu sangat sejalan dengan sikap kita mencintai tanah air”.  

Selain itu, mereka juga mengakui dan menaati aturan negara yang berlaku selama 

tidak melanggar syariat. Sebagaimana salah satu pengajar mengatakan bahwa: “Islam 

mengajarkan kita supaya taat sama pemimpin yang mengatur kehidupan kita di masyarakat. 

Peraturan itu dibuat pasti demi ketertiban masyarakat supaya terus hidup rukun. Tapi, kita 

berhak meninggalkan aturan itu kalau aturannya itu melanggar syariat, hukum, dan hak-hak 

kita sebagai manusia.” 

Terdapat beberapa materi yang pernah disampaikan oleh pengajar mengenai nilai 

komitmen kebangsaan. Sebagaimana Ustadz Utom selaku pimpinan seringkali berpesan 



Proceeding of The Scientific Multidisciplinary Colloquium 
Volume 1 No. 1 (2025)   
 

48 
 

kepada mereka untuk terus menjaga harga diri, keluarga dan lingkungan. Beberapa jamaah 

juga ikut menambahkan bahwa mereka pernah diajarkan mengenai usaha menjaga tali 

persaudaraan dan persatuan, hidup rukun, dan anjuran menjaga bumi tetap bersih karena 

kebersihan sebagian dari iman. Jamaah lain juga menegaskan bahwa majelis tersebut pernah 

menyampaikan agar selalu hidup rukun, menaati aturan agama dan negara, menghargai jasa 

pahlawan, dan sering diingatkan hari-hari nasional. 

Berdasarkan hasil wawancara dan observasi yang diperoleh, nilai komitmen 

kebangsaan juga ditanamkan melalui praktik sosial. Para pengajar menyampaikan bahwa di 

majelis ini telah diatur jawal piket setiap hari, kegiatan kerja bakti setiap minggu pagi, serta 

lomba agustusan yang dapat menghadirkan kekompakan, kerja sama, dan kebersamaan. 

Bentuk lainnya dapat dilihat dari keterlibatan jamaah dalam pelestarian budaya nasional. 

Berdasarkan hasil observasi yang diperoleh, jamaah remaja perempuan pernah 

menampilkan tari Saman dari Aceh dalam acara perayaan Isra Mi’raj sebagai wujud cinta 

budaya nusantara. Selain itu, jamaah remaja laki-laki lebih aktif dalam kegiatan sosial 

masyarakat, mereka mengatakan bahwa mereka sering mengikuti karang taruna dan pernah 

berkontribusi menjadi panitia dan pawai Agustusan, panitia pemilu, dan nonton bersama 

mendukung timnas. 

Kedua, toleransi. Nilai toleransi merupakan salah satu satu indikator penting untuk 

mengukur sejauh mana seseorang dapat bersikap menerima dan menghargai perbedaan. 

Ustadz Utom menyampaikan bahwa perbedaan merupakan sunnatullah yang harus disikapi 

dengan bijaksana yaitu dengan lita’arofu, setelah itu tabayyun, lalu musyawarah karena 

perkara yang baik itu pertengahan yang tidak mendukung salah satunya. Beliau juga 

menyampaikan pandangannya tentang mengucapkan hari besar agama lain, bahwa untuk 

mengatakan selamat itu tidak-apa-apa karena saling menghargai, yang terpenting tetap 

berpegang teguh pada Islam. Berdasarkan hasil wawancara yang dilakukan bersama para 

jamaah, mereka membagikan pengalamannya dalam hal tersebut. Mereka tetap saling 

menghargai terhadap tetangga maupun teman yang berbeda agama baik secara langsung 

maupun virtual. Mereka tetap menjalin hubungan baik, saling membantu, bahkan berdiskusi 

secara terbuka mengenai keyakinan masing-masing tanpa memaksakan satu sama lain. 

Meskipun dalam beberapa kasus ditemukan pengalaman yang kurang menyenangkan, 



Proceeding of The Scientific Multidisciplinary Colloquium 
Volume 1 No. 1 (2025)   
 

49 
 

seperti respon negatif dari sebagian tetangga yang berbeda agama, jamaah tetap 

menanggapi hal itu dengan sabar dan tanpa balas dendam. 

Dalam pelaksanaanya, majelis taklim menyisipkan materi tentang toleransi dalam 

kajian rutinnya. Sebagaimana ungkapan dari para pengajar majelis bahwa mereka selalu 

berpesan agar terus saling menghormati, jamaah boleh berteman dengan orang yang 

berbeda agama asalkan tidak ikut pada aturan dan cara ibadah mereka, terus menjaga 

hubungan baik dengan siapapun tanpa memandang latar belakang yang ada, tetap saling 

membantu bukan menjauhi dan mengganggu agama lain. 

Ketiga, anti kekerasan. Nilai anti kekerasan merupakan salah satu satu indikator 

penting untuk mengukur sejauh mana seseorang dapat menghindari tindakan kekerasan 

dalam kehidupan sosial dan berdakwahnya. Ustadz Utom mengatakan bahwa: “Islam tidak 

mengajarkan kita untuk melakukan kekerasan, apalagi dalam membela agama. Paham 

teroris seperti ISIS itu keluar dari syariat agama karena membunuh diri sendiri dan orang 

lain. Cara pembelaan agamanya mereka itu salah. Rasul juga saat berdakwah tidak 

menggunakan kekerasan”. Senada dengan Ustadzah Indri yang menegaskan bahwa Islam 

merupakan agama yang membawa rahmat bagi seluruh alam. Jika mengedepankan 

kekerasan, orang lain bisa memberikan tanggapan negatif terhadap Islam dan bisa merusak 

identitas Islam. 

Dalam pelaksanaanya, majelis taklim menyisipkan materi tentang anti kekerasan 

dalam kajian rutinnya. Berdasarkan wawancara bersama para pengajar majelis, mereka 

sangat menekankan materi akhlak, kesabaran, dan bersikap lemah lembut. Mereka juga 

menjelaskan materi tentang kesabaran, bahaya marah, menjaga lisan, dan pentingnya 

menghindari keributan. 

Berdasarkan hasil observasi yang dilakukan oleh peneliti, penanaman nilai 

kekerasan juga dilakukan melalui media seni di mana jamaah majelis ini pernah 

menampilkan sebuah drama pada acara Isra Mi'raj pada tanggal 26 Januari 2025 yang 

mengangkat tema penyelesaian konflik sosial dengan kasih sayang dan kekerasan Zionis 

terhadap Palestina sekaligus upaya solidaritas terhadap Palestina. Drama lain juga pernah 

ditampilkan pada tahun 2024 yang mengangkat tema kekerasan dalam keluarga. Namun, 

berdasarkan hasil observasi oleh peneliti, ditemukan bahwa masih ada beberapa jamaah 



Proceeding of The Scientific Multidisciplinary Colloquium 
Volume 1 No. 1 (2025)   
 

50 
 

yang belum bisa mengendalikan emosinya dan masih berbicara kasar saat di majelis, namun 

mereka dan majelis tetap berusaha untuk mengurangi hal tersebut. 

Keempat, akomodatif terhadap budaya lokal. Nilai akomodatif terhadap budaya 

lokal merupakan salah satu satu indikator penting untuk mengukur sejauh mana seseorang 

dapat menghargai dan menerima praktik budaya setempat yang tidak bertentangan dengan 

syariat. Berdasarkan hasil wawancara yang dilakukan bersama Ustadz Utom, beliau 

memegang prinsip Tarqul adat adawat, meninggalkan adat yang tidak sesuai dengan syariat 

dan terima adat yang masih sesuai dengan syariat. Berdasarkan wawancara yang dilakukan 

peneliti kepada para pengajar majelis taklim, mereka sering berpesan kepada jamaah bahwa 

adat istiadat itu merupakan warisan nenek moyang yang harus dipertahankan jika sesuai 

dengan syariat dan diperbaiki jika tidak sesuai dengan syariat. Islam tidak asal menghakimi 

dan menghapus budaya yang ada, tetapi lebih menyempurnakan budaya tersebut dengan 

memasukkan nilai-nilai keislaman seperti para wali terdahulu 

Berdasarkan hasil observasi dan wawancara yang dilakukan oleh peneliti, terdapat 

sejumlah budaya lokal di Desa Pangkal Jaya yang masih dilestarikan, seperti seren taun, 

dongdang maulidan, pawai obor muharram, rajaban, asyuro, tumpengan, ngaliwet, dan 

upacara adat pernikahan Sunda seperti siraman, sungkeman, dan nyawer. Tradisi ini dinilai 

tidak bertentangan dengan Islam selama tidak mengandung unsur syirik. Bahkan, beberapa 

tradisi justru mengandung nilai-nilai keislaman seperti adanya kegiatan sedekah, dzikir 

bersama, dan santunan sosial dalam tradisi seren taun. 

Jamaah maupun pengajar majelis taklim menilai bahwa tradisi seren taun yang 

dilakukan oleh salah satu warga Desa Pangkal Jaya, yaitu Kang Jumhari mengandung nilai 

positif karena diisi dengan tahlilan, sedekah kepada anak yatim, dan doa bersama sebagai 

bentuk syukur atas hasil bumi yang telah diberikan oleh Allah. Ustadzah Indri juga 

menambahkan bahwa kegiatan seperti ini menjadi sarana untuk menumbuhkan rasa syukur 

kepada Allah, menjaga alam, serta mempererat hubungan antarwarga. Meskipun dalam 

pelaksanaannya disertai dengan penampilan wayang golek dan tari jaipong yang tidak ada 

kaitannya secara langsung dengan ajaran Islam, pihak majelis memilih untuk tidak 

menghakimi secara langsung, melainkan memandangnya sebagai bentuk penghargaan 

terhadap budaya lokal yang masih dapat diterima selama tidak mengandung kemusyrikan. 

Jamaah remaja pun ikut menilai salah satu tradisi lain yang ada di lingkungannya yaitu 



Proceeding of The Scientific Multidisciplinary Colloquium 
Volume 1 No. 1 (2025)   
 

51 
 

tradisi dongdang Maulid. Tradisi ini dilaksanakan setiap tanggal 12 Rabiul Awal yang 

bertepatan dengan hari maulid Nabi Muhammad SAW. Jamaah menilai bahwa praktik ini 

membawa nilai berbagi, silaturahmi, dan mempererat hubungan silaturahim di kalangan 

masyarakat. 

Majelis Taklim Darul Istiqomah juga secara aktif melibatkan jamaahnya dalam 

berbagai tradisi lokal yang telah disebutkan di atas. Para remaja jamaah menyampaikan 

bahwa mereka tidak hanya ikut serta, tapi juga diberikan arahan untuk mencintai dan 

menjaga warisan budaya. 

a. Kendala yang dihadapi dalam Inseminasi Moderasi Beragama di Majelis Taklim Darul 

Istiqomah 

Dalam upaya inseminasi moderasi beragama di Majelis Taklim Darul Istiqomah, 

tentu saja tidak terlepas dari berbagai kendala yang dirasakan. Berdasarkan wawancara 

yang diperoleh peneliti, pengajar majelis menyatakan bahwa kendala yang paling dominan 

adalah masih adanya jamaah yang sulit menerima perbedaan pandangan atau merasa dirinya 

paling benar. Hal ini dipengaruhi oleh latar belakang keluarga yang beragam, termasuk ada 

yang cenderung fanatik terhadap pemahaman tertentu. Hal ini diperkuat oleh pernyataan 

beberapa jamaah yang menunjukkan bahwa pemahaman mereka sebelumnya cenderung 

sempit, misalnya menganggap madzhab lain salah, atau bahkan memandang agama lain 

secara negatif. Namun setelah mengikuti kajian, mereka mulai terbuka dan menerima 

bahwa perbedaan adalah hal yang wajar. Selain itu, berdasarkan hasil wawancara bersama 

beberapa jamaah, mereka mengakui bahwa terkadang merasa malas, tidak semangat, dan 

sulit memahami materi yang masih terdengar asing dan berat seperti moderasi beragama 

ini. 

Berdasarkan wawancara yang diperoleh peneliti, pengajar majelis menyatakan 

bahwa terdapat juga kendala dari segi teknis seperti keterbatasan waktu, sebagaimana yang 

dikatakan Ustadz Utom bahwa waktu pembelajaran di majelis memang sangat terbatas, 

apalagi jamaah asghar tidak sempat diberikan pemahaman mendalam karena harus pulang 

satu jam lebih cepat sehingga mereka harus tertinggal materi. 

Selain itu, berdasarkan hasil wawancara yang dilakukan dengan beberapa jamaah, 

mereka merasakan kendala dari jarak tempuh antara rumahnya dengan majelis yang 

terbilang jauh, cuaca yang kurang mendukung juga menjadi kendala tersendiri bagi mereka. 



Proceeding of The Scientific Multidisciplinary Colloquium 
Volume 1 No. 1 (2025)   
 

52 
 

Beberapa jamaah juga mengalami tekanan sosial baik dari keluarganya maupun teman 

sendiri yang masih memiliki pemikiran eksklusif yang menyebabkan mereka kurang bebas 

dalam berpendapat. Meskipun demikian mereka tetap sabar dan tidak membalasnya dengan 

tindakan kekerasan. 

b. Dampak dari Upaya Inseminasi Moderasi Beragama Bagi Jama’ah Majelis Taklim Darul 

Istiqomah 

Berdasarkan hasil wawancara dan observasi yang dilakuan oleh peneliti, inseminasi 

moderasi beragama di Majelis Taklim Darul Istiqomah memberikan dampak yang cukup 

signifikan, khususnya di kalangan remaja. Berdasarkan hasil wawancara bersama Ustadz 

Utom, ia mengatakan bahwa awalnya para jamaah belum mempunyai pemahaman agama 

yang mendalam, kaku, dan ikut-ikutan orang lain. Namun seiring dengan keaktifan mereka 

mengikuti kajian di majelis ini, pemahaman dan sikap keagamaan jamaah pun meningkat. 

Sebagaimana yang diungkapkan oleh Ustadzah Indri bahwa mereka lebih memahami 

agama lebih dalam, menghargai perbedaan pendapat, terbuka, tidak fanatik, toleransi, 

berakhlak, dan santun. Hal ini didukung oleh pernyataan beberapa jamaah yang 

mengungkapkan bahwa mereka lebih bersikap moderat, open minded, cinta tanah air, 

menjaga kebersihan, toleransi, tidak keras dan kasar dalam beragama, dan menerima tradisi 

yang tidak melanggar syariat.  

Berdasarkan hasil wawancara dan observasi yang dilakukan peneliti, perubahan ini 

tercermin pada perilaku jamaah dalam kehidupan sehari-hari. Mereka lebih santun, tidak 

mudah terprovokasi, dan berakhlak yang baik kepada muslim maupun non-muslim. Ini 

menunjukkan bahwa nilai toleransi dan anti kekerasan mulai diamalkan secara nyata oleh 

mereka. Di sisi lain, terlihat juga para jamaah dalam menyikapi keberagaman budaya lokal, 

mereka aktif dalam kegiatan sosial seperti mengikuti tradisi dongdang maulidan, rajaban, 

seren taun, tahlilan, pawai obor muharram, dan lain-lain. 

Lebih dari itu, pada diri jamaah muncul kesadaran baru bahwa moderasi beragama 

tidak hanya penting dalam konteks hubungan antaragama secara langsung, tetapi juga 

dalam interaksi sosial secara digital di kehidupan yang modern ini. Sebagaimana ungkapan 

dari salah satu jamaah bahwa moderasi beragama di lingkungan tempat tinggalnya memang 

jarang dibahas khususnya tentang toleransi, ia beranggapan karena di lingkungannya 

memang minim warga non-muslim. Namun menurutnya setiap orang harus memiliki sikap 



Proceeding of The Scientific Multidisciplinary Colloquium 
Volume 1 No. 1 (2025)   
 

53 
 

toleransi karena interaksi setiap orang harus dikontrol dalam bermedia sosial, di dunia 

media sosial tentunya akan berinteraksi dengan orang yang lebih banyak yang beragam 

pandangan dan agamanya. 

Pembahasan 

a. Upaya Inseminasi Moderasi Beragama di Majelis Taklim Darul Istiqomah  

Upaya inseminasi moderasi beragama di majelis taklim dilakukan melalui berbagai 

pendekatan, baik melalui kajian, pembiasaan, maupun praktik sosial budaya. Meskipun 

“moderasi beragama” belum sepenuhnya dikenal secara konseptual oleh sebagian jamaah 

dan pengajar, nilai-nilai telah terimplementasi secara substantif seperti sikap adil, tidak 

mencela perbedaan, musyawarah, toleransi, sikap tengah-tengah, dan tidak ekstrem. Hal ini 

selaras dengan kerangka moderasi beragam menurut Kemenag RI bahwa moderasi 

beragama merupakan sikap, cara pandang, maupun perilaku seseorang yang selalu berada 

di posisi tengah-tengah, bertindak adil, dan tidak ekstrem dalam beragama (Saifuddin, 

2019). Temuan ini menegaskan bahwa esensi moderasi beragama bukan terletak pada 

penguasaan istilah, melainkan pada praktis nilai kehidupan sosial keagamaan. 

Berdasarkan temuan lapangan, materi moderasi beragama tidak dijadwalkan secara 

khusus, namun disisipkan pada materi kajian keislaman seperti al-Quran hadits, akidah, 

akhlak, fiqih, dan sejarah Islam dengan rujukan Al-Qur’an, Hadits, serta kitab-kitab klasik 

seperti Ta’lim Muta’allim, Qam’ut Thughyan, Kasyifatussyaja, maupun kitab lainnya serta 

kerap dikontekstualisasikan isu-isu aktual. Metode pembelajaran yang digunakan meliputi 

ceramah, dikte, diskusi, tanya jawab, keteladanan, dan praktik secara langsung sebagaimana 

yang dijelaskan oleh Habibie dkk bahwa nilai-nilai moderasi dalam pendidikan Islam dapat 

disampaikan melalui berbagai materi seperti al-Qur’an dan hadits, akidah akhlak, fiqih 

ibadah maupun syariah, dan tarikh Islam yang disesuaikan dengan metode yang relevan 

seperti ceramah, diskusi, dikte, tanya jawab, keteladanan, dan lain-lain (Habibie et al., 

2021). 

Selain itu, majelis juga memanfaatkan media sederhana seperti buku dan papan tulis 

juga pendekatan interaktif yang sesuai dengan segmentasi usia pada kelompok jamaah 

asghar, ausath, dan akbar. Pengelompokan peserta didik berdasarkan usia termasuk 

pendekatan pedagogis yang memperhatikan perkembangan kognitif dan sosial emosional 

anak (Muclish, 2007). Di samping itu, majelis juga mengadakan kegiatan muhadharah dan 



Proceeding of The Scientific Multidisciplinary Colloquium 
Volume 1 No. 1 (2025)   
 

54 
 

cerdas cermat untuk mengukur sejauh mana pemahaman yang telah jamaah pelajari 

khususnya moderasi beragama. Kegiatan tersebut dinilai sebagai evaluasi sementara hasil 

belajar majelis taklim terhadap jamaahnya, hal ini sesuai dengan amanat Sisdiknas No. 20 

Tahun 2003 Pasal 58 Ayat 1 (Magdalena, 2023). Berdasarkan hasil observasi, wawancara 

dan dokumentasi yang dilakukan peneliti, Majelis Taklim Darul Istiqomah mengajarkan 

empat nilai-nilai utama dalam moderasi beragama yaitu komitmen kebangsaan, toleransi, 

anti kekerasan, dan akomodatif terhadap budaya lokal yang merupakan indikator utama 

sebagaimana yang dirumuskan oleh Kemenag RI untuk mengukur seberapa kuat moderasi 

beragama yang dipraktikkan oleh seseorang (Saifuddin, 2019). 

1. Komitmen Kebangsaan 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa pengajar majelis memandang cinta tanah 

air sebagai integral dalam keimanan. Hal ini sejalan dengan konsep hubbul wathan 

minal iman  dari KH. Hasyim Asy’ari (Mubin et al., 2023). Pandangan ini diperkuat 

oleh kepatuhan mereka terhadap aturan negara selama tidak bertentangan dengan 

syariat, sebagaimana tercermin dalam surah An-Nisa ayat 59 yang kewajiban taat 

kepada Allah, Rasul, dan ulil amri (Shihab, 2012). Berdasarkan observasi dan 

wawancara, nilai komitmen kebangsaan diajarkan melalui materi keislaman seperti 

menjaga lingkungan, menghargai jasa pahlawan, hidup rukun, menjunjung tinggi 

persaudaraan dan taat akan aturan. 

Nilai ini juga ditanamkan melalui berbagai aktivitas sosial seperti piket, kerja 

bakti, lomba dan pawai kemerdekaan, kegiatan karang taruna serta pelestarian budaya 

melalui pertunjukan tari Saman. Praktik tersebut sejalan dengan pendapat Harahap dan 

Alnina bahwa salah satu inseminasi sikap kebangsaan dilakukan melalui kegiatan 

kolektif seperti gotong royong dan pameran budaya (S. Harahap & Alnina, 2024). 

Dengan demikian, majelis ini telah mengintegrasikan komitmen kebangsaan melalui 

pengajaran agama dan kegiatan sosial yang merefleksikan cinta tanah air. 

2. Toleransi 

Berdasarkan temuan lapangan, pimpinan majelis memandang perbedaan sebagai 

sunnatullah yang harus disikapi dengan prinsip lita’arafu (saling mengenal), tabayyun 

(klarifikasi), dan musyawarah sebagai jalan tengah. Prinsip ini sejalan dengan surah al-

Hujurat ayat 13 yang menekankan pentingnya saling tolong-menolong dan saling 



Proceeding of The Scientific Multidisciplinary Colloquium 
Volume 1 No. 1 (2025)   
 

55 
 

mengenal di tengah keberagaman (Shihab, 2012). Nilai toleransi diajarkan melalui 

materi akidah dan akhlak seperti saling menghormati, menjaga hubungan baik tanpa 

memandang latar belakang, saling membantu tanpa mengganggu keyakinan lain. 

Secara praktiknya, jamaah diperkenankan berteman dengan non-Muslim dan 

mengucapkan selamat hari raya agama lain sebagai bentuk penghargaan, selama tidak 

mengikuti ritual ibadah mereka. Pandangan ini sejalan dengan pendapat Nurcholish 

Madjid, hukum mengucapkan selamat dan menghadiri hari raya agama lain 

diperbolehkan dan tidak dilarang oleh Islam selama tidak disertai penghayatan dalam 

ucapan tersebut (Wibisono et al., 2020). Namun, mereka memiliki batasan sendiri 

dengan tidak menghadiri perayaan agama lain karena prinsip lakum dinukum waliyadin. 

Sikap toleransi juga tercermin dari cara jamaah menghadapi perbedaan agama 

langsung maupun virtual dengan tetap menghargai meski pernah mendapat respon 

negatif. Mereka menyikapinya dengan sabar tanpa balas dendam, mencerminkan 

karakter moderat mereka tumbuh, sebagaimana yang ditegaskan Ridholloh bahwa 

semakin tinggi rasa toleransinya, maka jiwa moderat yang ada pada diri seseorang 

tersebut juga meningkat (Ridholloh, 2023). 

3. Anti Kekerasan 

Berdasarkan temuan lapangan, pengajar majelis menegaskan bahwa tindakan 

kekerasan dalam membela agama tidak dapat dibenarkan karena dapat menghadirkan 

citra negatif terhadap Islam sehingga dapat merusak identitas Islam yang pada dasarnya 

mengajarkan kasih sayang. Pandangan ini sejalan dengan pendapat Yusuf Qardhawi 

bahwa kekerasan menjadi term yang sering dikaitkan dengan Islam karena beberapa 

kelompok Islam menjadikan kekerasan dalam perubahan dan perlawanannya yang tidak 

mencerminkan mayoritas umat Islam (Qardhawi, 2010). 

Materi anti kekerasan disampaikan melalui kajian akhlak tentang sabar, 

pengendalian amarah, menjaga lisan, serta menjauhi keributan, mencela, dan 

menghakimi. Nilai ini juga diwujudkan melalui pementasan drama oleh jamaah yang 

mengangkat tema tentang anjuran berdakwah dengan lemah lembut dan penolakan 

kekerasan verbal maupun non-verbal. Hal ini sejalan dengan mhaly dan Rahman bahwa 

kekerasan baik secara verbal maupun non verbal masih sering terjadi, yaitu kekerasan 



Proceeding of The Scientific Multidisciplinary Colloquium 
Volume 1 No. 1 (2025)   
 

56 
 

verbal berupa hinaan, pelecehan, atau ucapan kasar merendahkan, serta kekerasan non 

verbal berupa tindakan fisik hingga pembunuhan (Mahaly & Abd Rahman, 2021). 

4. Akomodatif Terhadap Budaya Lokal 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa majelis ini menerapkan prinsip tarqul adat 

adawat, meninggalkan adat yang tidak sesuai dengan syariat dan mempertahankan adat 

yang selaras dengan syariat. Pengajar menekankan bahwa Islam tidak menghapus 

budaya, melainkan menyempurnakannya dan mengisinya dengan nilai-nilai Islam 

seperti para wali. Dalam hal ini terlihat proses akulturasi dan asimilasi budaya yang 

sejalan dengan pandangan Syafi’i dalam Nasir, terdapat tiga pola interaksi agama dan 

budaya yaitu asimilasif (saling mengisi), akomodatif (menyesuaikan), dan penetratif 

(mengoreksi). Jadi, budaya diselaraskan dengan agama tanpa menghilangkan nilai-nilai 

positifnya (Nasir et al., 2023). Hal tersebut sesuai dengan pengajaran majelis bahwa 

radiasi yang memiliki nilai manfaat seperti seperti silaturahmi, tolong-menolong, dan 

rasa syukur dinilai dapat dilestarikan selama tidak mengandung unsur syirik. Pandangan 

ini diperkuat oleh Ridholloh bahwa muslim moderat memandang kearifan lokal 

memiliki nilai kebaikan dan dapat digunakan sebagai sarana dakwah selama tidak 

bertentangan dengan syariat (Ridholloh, 2023). 

Selain itu, Desa Pangkal Jaya memiliki beragam budaya yang masih dilestarikan 

seperti seren taun, dongdang maulidan, pawai obor Muharram, rajaban, asyuro, 

tumpengan, ngaliwet, dan upacara adat pernikahan Sunda seperti siraman, sungkeman, 

dan nyawer. Majelis memandang bahwa tradisi ini dinilai tidak bertentangan syariat 

karena tidak ada kesyirikan. Beberapa tradisi bahkan mengandung nilai-nilai keislaman 

seperti sedekah, dzikir bersama, dan santunan anak yatim. Pihak majelis juga aktif 

melibatkan jamaahnya dalam berbagai tradisi lokal tersebut agar dapat mencintai dan 

menjaga warisan budaya sekaligus media penanaman nilai keagamaan. 

b. Kendala yang dihadapi dalam Inseminasi Moderasi Beragama di Majelis Taklim Darul 

Istiqomah 

Berdasarkan hasil temuan, upaya inseminasi moderasi beragama di Majelis Taklim 

Darul Istiqomah menghadapi berbagai kendala yang dirasakan yaitu:  

1. Kendala Kognitif dan Sikap Jamaah 



Proceeding of The Scientific Multidisciplinary Colloquium 
Volume 1 No. 1 (2025)   
 

57 
 

Ini merupakan kendala internal jamaah dimana kendala utamanya adalah masih 

kuatnya pemahaman eksklusif dan resistensi terhadap perbedaan pandangan yang 

dipengaruhi oleh latar belakang keluarga yang konservatif, sebagaimana dijelaskan oleh 

penelitian Janah dkk bahwa pandangan keluarga konservatif dapat menghambat 

penerimaan keragaman (Janah et al., 2024). Hal ini diperkuat oleh pernyataan beberapa 

jamaah yang menunjukkan bahwa pemahaman mereka sebelumnya cenderung sempit. 

Namun mereka mulai terbuka dan menerima bahwa perbedaan adalah hal wajar. 

Sebagian jamaah juga mengalami kesulitan memahami konsep moderasi beragama 

yang masih dianggap asing dan berat, serta menunjukkan rendahnya motivasi belajar. 

2. Kendala Teknis dan Struktural 

Ini merupakan kendala eksternal dari lingkungan. Kendala utamanya adalah 

keterbatasan waktu kajian yang hanya berlangsung beberapa jam di malam hari saja, 

khususnya jamaah asghar harus pulang lebih awal sehingga penyampaian materi tidak 

tersampaikan secara optimal. Jarak tempuh yang jauh dan kondisi cuaca juga 

menghambat kehadiran jamaah. Kusnanto dkk menyebutkan bahwa kendala ini umum 

terjadi pada aksesibilitas pendidikan terutama di daerah terpencil seperti pedesaan 

(Kusnanto et al., 2025). Selain itu, tekanan sosial dari lingkungan yang eksklusif 

membuat sebagian jamaah kurang leluasa berpendapat dan terbuka. Namun, mereka 

tetap sabar dan tidak membalas dengan kekerasan, hal ini menandakan bahwa nilai 

moderasi mulai tertanam. 

c. Dampak dari Upaya Inseminasi Moderasi Beragama Bagi Jama’ah Majelis Taklim Darul 

Istiqomah 

Berdasarkan temuan penelitian, upaya inseminasi moderasi beragama di Majelis 

Taklim Darul Istiqomah memberikan dampak signifikan dalam empat aspek yaitu: 

1. Perubahan Pola pikir dan Pemahaman Keagamaan 

Sebanyak 7 dari 10 informan mengaku lebih terbuka terhadap perbedaan dan 

memahami moderasi sebagai sikap adil dan seimbang dalam beragama. Jamaah yang 

semula berpandangan eksklusif menjadi lebih terbuka terhadap perbedaan dan 

memahami moderasi sebagai sikap adil dan seimbang dalam beragama. Hal ini sejalan 

dengan pendapat Muhyidin dkk bahwa internalisasi nilai moderasi beragama tidak 

hanya menuntut pemahaman mendalam dalam prinsip-prinsip Islam, tetapi juga 



Proceeding of The Scientific Multidisciplinary Colloquium 
Volume 1 No. 1 (2025)   
 

58 
 

mendorong untuk berlaku adil dan seimbang dalam agama serta terbuka terhadap 

keyakinan lain (Muhyidin et al., 2025). 

2. Perubahan Sikap dan Perilaku Sosial 

Sekitar 80% jamaah yang diwawancarai merasakan bahwa mereka kini lebih 

santun, toleransi terhadap perbedaan, open minded, serta mampu mengendalikan emosi 

dengan tidak kasar, marah, maupun fanatik beragama. Perubahan ini tampak dari pola 

interaksi mereka di lingkungannya. Sikap tersebut sebagai hasil dari proses dari hasil 

pendidikan karakter dalam Islam yang menekankan keteladanan, pembiasaan dan 

pengalaman sosial. Pendidikan karakter ini bukan hanya bertujuan membentuk 

kecerdasan intelektual, tetapi mampu menghormati keragaman budaya dan agama 

(Alamsyah & Ningsih, 2025). Penanaman nilai moderasi beragama terbukti mendorong 

perubahan sikap sosial jamaah terutama dalam hal toleransi dan anti kekerasan. Meski 

masih ada sebagian yang kesulitan mengendalikan emosi dan lisannya, upaya perbaikan 

terus dilakukan jamaan maupun majelis itu sendiri.  

3. Meningkatnya Komitmen Kebangsaan dan Keterbukaan Terhadap Budaya Lokal 

Hampir seluruh jamaah di majelis ini menunjukkan kepedulian terhadap 

lingkungan serta aktif dalam kegiatan nasional maupun sosial seperti kerja bakti dan 

pawai kemerdekaan, serta melestarikan budaya lokal yang sejalan dengan syariat. Ini 

membuktikan moderasi beragama tidak menghalangi kecintaan terhadap budaya, justru 

menyelaraskan nilai-nilai agama dengan tradisi. Dapat dipastikan bahwa mereka sudah 

menunjukkan sikap moderat. Sebagaimana menurut Saifuddin, seseorang yang moderat 

cenderung menerima tradisi dan budaya lokal secara ramah selama tidak berseberangan 

dengan ajaran agamanya (Saifuddin, 2019). 

4. Tumbuhnya Kesadaran Moderasi Beragama di Era Digital 

Sebanyak 6 dari 8 informan menyadari akan pentingnya menerapkan prinsip 

moderasi dalam bermedia sosial termasuk menjaga toleransi dan menolak kekerasan 

dalam interaksi digital. Mereka dibiasakan oleh majelis untuk berpikir kritis seperti 

menyaring informasi keagamaan dan bersikap bijak dalam beropini. Hal ini sejalan 

dengan pendapat Zeve dalam Anandari yang menekankan pentingnya memverifikasi 

informasi keagamaan sebelum diterima dan disebarluaskan (Anandari, 2024). Dengan 



Proceeding of The Scientific Multidisciplinary Colloquium 
Volume 1 No. 1 (2025)   
 

59 
 

demikian, literasi moderasi digital menjadi bekal penting bagi generasi muda dalam 

menghadapi dinamika informasi global. 

Penelitian ini menghadapi sejumlah tantangan di lapangan, antara lain kondisi cuaca yang 

kurang mendukung sehingga menghambat pelaksanaan observasi, keterbatasan waktu jamaah 

yang mempersulit penjadwalan wawancara, serta sikap hati-hati informan yang pada awalnya 

enggan memberikan jawaban karena khawatir keliru. Dalam hal ini, peneliti menyesuaikan 

jadwal pengumpulan data dengan kegiatan rutin majelis taklim, menunda observasi hingga 

cuaca memungkinkan, dan membangun kepercayaan melalui pendekatan partisipatif dengan 

mengikuti beberapa kali pengajian sebelum melakukan wawancara mendalam. Pendekatan ini 

efektif meningkatkan keterbukaan informan dan menghasilkan data yang lebih lengkap serta 

mendalam. 

4. Simpulan  

Berdasarkan hasil penelitian yang dilakukan, inseminasi moderasi beragama di Majelis 

Taklim Darul Istiqomah dilakukan melalui kajian rutin, pembiasaan nilai keagamaan, serta 

praktik sosial. Indikator komitmen kebangsaan, toleransi, anti kekerasan, serta akomodatif 

terhadap budaya lokal menjadi fokus utama dalam penanaman ini dan diajarkan secara tersirat 

dalam materi al-Qur’an hadits, akidah, akhlak, fiqih, dan sejarah Islam. Metode pembelajaran 

meliputi ceramah, dikte, diskusi, tanya jawab, keteladanan, dan kisah inspiratif dengan media 

sederhana seperti buku dan papan tulis serta disesuaikan dengan kelompok usia jamaah. 

Kegiatan tambahan seperti muhadharah, cerdas cermat, dan partisipasi dalam kegiatan sosial 

turut memperkuat internalisasi nilai moderat. 

Di samping itu, upaya inseminasi ini tidak terlepas dari berbagai kendala, baik dari segi 

internal jamaah maupun eksternal lingkungan. Pertama, kendala kognitif dan sikap jamaah, 

seperti kurangnya pemahaman terhadap istilah moderasi beragama, masih kuatnya pemahaman 

eksklusif dan resistensi terhadap perbedaan pandangan, serta penurunan motivasi dan semangat 

belajar jamaah. Kedua, kendala teknis dan struktural, seperti keterbatasan waktu, jarak tempuh, 

cuaca kurang mendukung, serta tekanan sosial dari lingkungan yang belum terbuka terhadap 

nilai moderat. Meskipun demikian, pihak majelis tetap berupaya mengatasinya dengan 

pendekatan yang bijak dan menyeluruh. 



Proceeding of The Scientific Multidisciplinary Colloquium 
Volume 1 No. 1 (2025)   
 

60 
 

Selain itu, upaya inseminasi ini berdampak positif pada diri jamaah, seperti pola pikir dan 

pemahaman keagamaan lebih terbuka, sikap dan perilaku sosial lebih toleran dan tidak 

mengedepankan kekerasan, meningkatnya komitmen terhadap bangsa dan keterbukaan 

terhadap budaya lokal, serta tumbuhnya kesadaran jamaah remaja untuk menerapkan nilai-nilai 

moderasi secara bijak di era digital, termasuk dalam berinteraksi di media sosial. 

Namun, penelitian ini masih memiliki keterbatasan sehingga disarankan bagi peneliti 

selanjutnya untuk mengembangkan kajian dan membandingkan inseminasi moderasi beragama 

di majelis taklim dengan wilayah, usia jamaah, atau latar belakang masyarakat yang berbeda 

guna memperoleh gambaran yang lebih luas. 

Daftar Pustaka  

Abdussamad, Z. (2021). Metode Penelitian Kualitatif. CV Syakir Media Press. 
Admin. (2024). Kebebasan Beragama dan Berkeyakinan di Indonesia Tahun 2023: Pendirian 

Rumah Ibadah Masih Sulit. https://www.bbc.com/indonesia/articles/cl79dv4x8lyo 
Alamsyah, M. N., & Ningsih, N. W. (2025). Strategi Integratif Pendekatan Psikologis dan 

Pendidikan Islam dalam Membentuk Karakter Generasi Alpha. QOSIM: Jurnal 
Pendidikan Sosial & Humaniora, 3(2), 626–643. 
https://doi.org/https://doi.org/10.61104/jq.v3i2.1027 

Anandari, A. A. (2024). Bijak beragama di Dunia Maya: Pendidikan Karakter Era Digital. CV 
Jejak Publisher. 

Dahlan, Z. (2019). Peran dan Kedudukan Majelis Taklim di Indonesia. Al-Fatih: Jurnal 
Pendidikan Dan Keislaman, 2(2), 251–276. 
https://doi.org/https://doi.org/10.30821/alfatih.v2i2.40 

Elsa Faturahmah. (2024, January 25). Siaran Pers Komnas Perempuan Merespons Tindakan 
Intoleransi dan Kekerasan terhadap Mahasiswa Universitas Pamulang. 
https://komnasperempuan.go.id/siaran-pers-detail/siaran-pers-komnas perempuan-
merespons-tindakan-intoleransi-dan-kekerasan-terhadap mahasiswa-universitas-
pamulang. 

Habibie, M. L. H., Al Kautsar, M. S., Rochmatul, N. W., & Sugeng, A. (2021). Moderasi 
Beragama dalam Pendidikan Islam Indonesia. Moderatio: Jurnal Moderasi Beragama, 
01(1), 121–150. https://e-journal.ejournal.metrouniv.ac.id/moderatio/article/view/3529 

Hadirman, & Musafar. (2024). Peran Majelis Taklim dalam Memperkuat Moderasi Beragama 
bagi Masyarakat Desa Sea Kecamatan Pineleng, Kabupaten Minahasa, Provinsi Sulawesi 
Utara. Seulanga: Jurnal Pendidikan Dan Pelatihan, 3(2). 
https://seulanga.kemenag.go.id/index.php/journal 

Harahap, N. (2020). Penelitian Kualitatif. In Wal ashri Publishing. 
Harahap, S., & Alnina, M. (2024). Wujud Semangat Komitmen Kebangsaan. Madani: Jurnal 

Ilmiah Multidisiplin, 2(11). https://doi.org/https://doi.org/10.5281/zenodo.14391828 
Harrison, P. (2022). Pemberdayaan Majelis Taklim dan Pencegahan Kejahatan. Prenada 

Media Group. 



Proceeding of The Scientific Multidisciplinary Colloquium 
Volume 1 No. 1 (2025)   
 

61 
 

Haryoko, S., Bahartiar, & Arwadi, F. (2020). Analisis Data Penelitian Kualitatif (Konsep, 
Teknik, dan Prosedur Analisis). Badan Penerbit UNM. 

Janah, A. M., Hidayati, A. U., & Maulidin, S. (2024). Pengaruh Pemahaman Moderasi 
Beragama Terhadap Pembentukan Sikap Toleransi Siswa SMK Walisongo Semarang. 
VOCATIONAL: Jurnal Inovasi Pendidikan Kejuruan, 4(2), 42–50. 
https://doi.org/https://doi.org/10.5281/zenodo.14391828 

Kusnanto, S. P., Gudiato, C., Kom, M., Pd, S. S., Torimtubun, H., & SS, S. J. (2025). Resiliensi 
Keluarga dan Pendidikan Anak SD: Perspektif Sosial dan Kultural di Wilayah Terpencil. 
Uwais Inspirasi Indonesia. 

Lubis, M. (2018). Kapita Selekta Pendidikan Islam. Edu Publisher. 
Magdalena, I. (2023). Psikologi Pendidikan. Guepedia. 
Mahaly, S., & Abd Rahman, S. N. (2021). Identifikasi Kekerasan Verbal dan Nonverbal Pada 

Remaja. Coution: Journal of Counseling and Education, 2(2), 30–38. 
https://doi.org/https://doi.org/10.47453/coution.v2i2.375 

Moloeng, L. J. (2018). Metodologi Penelitian Kualitatif. PT Remaja Rosdakarya. 
Mubin, N., Anam, S., & Muzakka, A. A. (2023). Pembelajaran PAI Berwawasan Moderasi 

Beragama dengan Pendekatan STEM. Academia Publication. 
Muclish, M. (2007). KTSP: Pembelajaran Berbasis Kompetensi dan Kontekstual: Panduan 

bagi Guru, Kepala Sekolah, dan Pengawas Sekolah. Bumi Aksara. 
Muhyidin, M., Shiharudin, S., Maulana, I., & Nuriyati, T. (2025). Peran Pendidikan Agama 

Islam dalam Membentuk Generasi Muslim Moderat dan Berdaya Saing. MUDABBIR 
Journal Research and Education Studies, 5(2), 222–230. 
https://doi.org/https://doi.org/10.56832/mudabbir.v5i2.1099 

Na’im, A., & Syaputra, H. (2011). Kewarganegaraan, Suku Bangsa, Agama, dan Bahasa 
Sehari-hari Penduduk Indonesia: Hasil Sensus Penduduk 2010. Badan Pusat Statistik. 

Nasir, A., Tanjung, D., & Zikra, A. (2023). Konflik Relasi Dinamika Hukum Islam dan Budaya 
Lokal di Bondowoso. JIIP: Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan, 6(10), 8009–8018. 
https://doi.org/https://doi.org/10.54371/jiip.v6i10.3025 

Pasaribu, B., Aji, S. R., Utomo, K. W., & Herawati, A. (2022). Metodologi Penelitian Untuk 
Ekonomi dan Bisnis. Media Edu Pustaka. 

Qardhawi, Y. (2010). Fiqih Jihad: Sebuah Karya Monumental Terlengkap Tentang Jihad 
Menurut al-Quran dan Sunnah Terj. dari Fiqh Al-Jihad Dirasah Muqaranah li Ahkamihi 
wa Falsafatihi fi Dhau’ Al-Quran wa Al-Sunnah (I. M. Hakim, Ed.). PT Mizan Publika. 

Rahayu, A. S. (2023). Pendidikan Pancasila dan Kewarganegaraan (PPKn). PT. Bumi Aksara. 
Ridholloh. (2023). Kontribusi Literasi Media, Keaktifan Organisasi dan Kesehatan Mental 

Terhadap Moderasi Beragama Aktivis Rohis SMAN Se-Jakarta Barat. Disertasi pada 
Sekolah Pascasarjana UIN Syarif Hidayatullah Jakarta. 

Ridwan, I., & Ulwiyah, I. (2020). Sejarah dan Kontribusi Majlis Ta’lim dalam Peningkatan 
Kualitas Pendidikan di Indonesia. JAWARA: Jurnal Pendidikan Karakter, 6(1), 17–42. 
https://jurnal.untirta.ac.id/index.php/JAWARA/article/view/8299 

Ruslan, R. (2010). Metode Penelitian. Raja Grafindo Persada. 
Saifuddin, L. H. (2019). Moderasi Beragama. Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama 

RI. 
Samudi, Rahmianti, S., & Nurdin, A. (2021). Manajemen Pendidikan Islam: Teori 

Implementasi Pemanfaatan Teknologi Informasi. CV Bintang Semesta Media. 



Proceeding of The Scientific Multidisciplinary Colloquium 
Volume 1 No. 1 (2025)   
 

62 
 

Shihab, M. Q. (2012). Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an. Lentera 
Hati. 

Sidiq, U., & Choiri, M. M. (2019). Metode Penelitian Kualitatif di Bidang Pendidikan. In 
Journal of Chemical Information and Modeling (Vol. 53, Issue 9). CV. Nata Karya. 

Siyoto, S., & Sodik, M. A. (2015). Dasar Metodologi Penelitian. Literasi Media Publishing. 
Sugiyono, D. (2015). Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif dan R&D. In Penerbit Alfabeta. 

Alfabeta. 
Suhra, S., Halijah, S., & Nursabaha, S. (2022). Pembinaan Keagamaan dalam Penguatan 

Karakter Berbasis Majelis Taklim. Akademia Pustaka. 
Suparman, Sultinah, A. S., Supriyadi, Achmad, D., Nurjan, S., Sunedi, Muhandis, J., & Sutoyo, 

D. A. (2020). Dinamika Psikolkologi Pendidikan Islam. Wade Group. 
Wibisono, M. Y., Zakaria, T., & Viktorahadi, R. F. B. (2020). Persepsi dan Praktik Toleransi 

Beragama di Kalangan Mahasiswa Muslim dan Non-Muslim. Prodi S2 Studi Agama-
agama UIN Sunan Gunung Djati Bandung. 

Yuniarti, P., Wianti, W., & Rini, R. S. (2023). Metode Penelitian Sosial. Penerbit NEM. 
Yusuf, A. M. (2017). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan Penelitian Gabungan. 

Kencana. 
Zein, M., Sapsuha, T., & Marjuni, A. (2020). Gerakan Sosial Keagamaan: Analisis Dakwah di 

Majelis Taklim Kabupaten Kepulauan Sula. Maghza Pustaka. 

  

 

 


