Proceeding of The Scientific Multidisciplinary Colloquium
Volume 1 No. 1 (2025)

Inseminasi Moderasi Beragama di Majelis Taklim
(Studi Kasus di MT Darul Istiqomah)

Uswatun Hasanah', Ridholloh**
L2Program Studi Pendidikan Agama Islam, Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan, UIN Syarif
Hidayatullah Jakarta, Tangerang Selatan, Banten
*Email Penulis korespondensi: ridholloh@uinjkt.ac.id

Abstrak

Moderasi beragama menjadi kebutuhan penting bagi masyarakat Indonesia yang
multikultur. Majelis taklim sebagai lembaga pendidikan keagamaan non formal
berperan strategis dalam menanamkan nilai-nilai tersebut kepada jamaah, khususnya
remaja. Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan upaya inseminasi moderasi
beragama di Majelis Taklim Darul Istigomah Desa Pangkal Jaya Kecamatan Nanggung
Kabupaten Bogor, mulai dari upaya, kendala, hingga dampak yang dirasakan pada diri
jamaah. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif studi kasus melalui
observasi, wawancara, dan dokumentasi dari pimpinan, pengajar, serta jamaah remaja.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa upaya inseminasi moderasi beragama dilakukan
melalui kajian rutin, pembiasaan keagamaan, serta praktik sosial dan budaya. Empat
indikator moderasi beragama yaitu komitmen kebangsaan, toleransi, anti kekerasan,
dan akomodatif terhadap budaya lokal diajarkan tersirat melalui materi keislaman dan
kegiatan keagamaan dengan metode belajar yang beragam. Kendala yang dihadapi
yaitu kendala kognitif dan sikap jamaah yang meliputi keterbatasan pemahaman, sikap
eksklusif, penurunan motivasi dan semangat jamaah, serta kendala teknis dan struktural
yang meliputi keterbatasan waktu, jarak, cuaca, dan tekanan lingkungan sosial
eksklusif. Dampaknya terlihat pada perubahan pola pikir jamaah lebih terbuka, sikap
dan perilaku sosial lebih toleran dan tidak mengedepankan kekerasan, meningkatnya
komitmen kebangsaan dan keterbukaan terhadap budaya lokal, serta tumbuhnya
kesadaran jamaah untuk menerapkan nilai-nilai moderasi beragama secara bijak di era
digital.

Kata kunci: anti kekerasan, budaya lokal, komitmen kebangsaan, majelis taklim,
moderasi beragama, toleransi

1. Pendahuluan

Indonesia merupakan negara multikultural dengan lebih dari 1.340 suku bangsa, 746
bahasa, dan enam agama yang diakui secara resmi (Na’im & Syaputra, 2011). Keberagaman
tersebut tersimpul dalam moto Bhinneka Tunggal Ika, berbeda-beda tetapi tetap satu (Rahayu,
2023). Semboyan ini menjadi pilar utama dalam menjaga persatuan dan kesatuan bangsa di
tengah keberagaman yang luar biasa. Realitas ini merupakan sebuah anugerah sekaligus
tantangan bagi warga Indonesia. Keberagaman agama kerap kali menjadi faktor yang

berpotensi untuk memicu hadirnya gesekan atau berbagai konflik seperti intoleransi,

40


mailto:ridholloh@uinjkt.ac.id

Proceeding of The Scientific Multidisciplinary Colloquium
Volume 1 No. 1 (2025)

radikalisme, bahkan ekstremisme (Hadirman & Musafar, 2024). Hal ini dapat dilihat dari
insiden penolakan pembangunan rumah ibadah, seperti yang terjadi pada Gereja Kristen Jawi
Wetan, GKPS Purwakarta, GKJ Banjarsari, Vihara Cimacan, dan Masjid Taqwa
Muhammadiyah (Admin, 2024), serta pembubaran kegiatan keagamaan seperti insiden di
Babakan, Cisauk, Tangerang Selatan pada Mei 2024 (Elsa Faturahmah, 2024). Tindakan-
tindakan tersebut mencerminkan pelanggaran terhadap kebebasan beragama sekaligus
menunjukkan masih rendahnya kurangnya kesadaran masyarakat dalam menghargai perbedaan.
Penyelesaian konflik keagamaan di masyarakat tidak cukup hanya mengandalkan aparat hukum
saja, pemerintah perlu mengambil langkah strategis untuk mencegah munculnya sikap ekstrem
dengan menanamkan pemahaman agama yang moderat sejak dini. Salah satu cara yang dapat
dilakukan adalah melalui pendidikan keagamaan yang menekankan nilai-nilai moderasi
beragama.

Pemerintah Indonesia, khususnya melalui Kementerian Agama RI, secara proaktif telah
menggarisbawahi pentingnya moderasi beragama sebagai sikap maupun cara pandang dalam
beragama yang mengedepankan jalan tengah (ummatan wasathan), bertindak adil dan tidak
ekstrem dalam menjalankan agama (Saifuddin, 2019). Konsep ini bukan hanya retorika,
melainkan implementasi nilai-nilai keagamaan yang sejalan dengan semangat kebangsaan.
Moderasi beragama berlandaskan pada empat pilar utama yang dijadikan sebagai indikator
moderasi beragama, yakni komitmen kebangsaan (kesetiaan pada Pancasila dan UUD 1945,
menjalankan agama sejalan dengan kewajiban warga negara), toleransi (menghormati
perbedaan antar dan intra agama tanpa mencampuradukkan keyakinan), anti-kekerasan
(penolakan ideologi yang mengatasnamakan agama untuk legitimasi kekerasan fisik maupun
psikologis), dan akomodatif terhadap budaya lokal (kesediaan menerima tradisi lokal selama
tidak bertentangan dengan ajaran agama) (Saifuddin, 2019). Keempat pilar ini bukan hanya
sekadar konsep, melainkan merupakan fondasi vital untuk membangun harmoni sosial,
mencegah radikalisme, menjaga stabilitas negara, dan mewujudkan rahmatan lil'alamin.

Pemahaman yang mendalam tentang moderasi beragama sangat krusial untuk
membendung narasi-narasi ekstrem yang dapat memecah belah bangsa dan menumbuhkan
sikap inklusif, maka dari itu setiap masyarakat perlu adanya upaya penanaman nilai-nilai
moderasi beragama tersebut. Penanaman ini harus menyasar berbagai lapisan masyarakat,

terutama remaja, yang merupakan aset masa depan bangsa dan berada dalam fase kritis

41



Proceeding of The Scientific Multidisciplinary Colloquium
Volume 1 No. 1 (2025)

pembentukan identitas. Kategorisasi remaja yang terdiri dari masa remaja awal (12-15 tahun),
remaja pertengahan (15-18 tahun), dan remaja akhir (19-20 tahun) (Suparman et al., 2020).
Mereka memiliki karakteristik perkembangan yang berbeda, baik secara kognitif, emosional,
maupun sosial, sehingga pendekatan penanaman nilai moderasi pun harus disesuaikan dengan
kebutuhan dan tingkat pemahaman pada setiap tahapannya. Tanpa bimbingan yang tepat dan
pemahaman yang komprehensif tentang moderasi beragama, nilai-nilai beragama yang mereka
anut bisa rentan terpapar paham radikal atau eksklusif. Oleh karena itu, pendidikan yang
menekankan pembentukan keyakinan yang matang dan sikap inklusif sejak dini menjadi
prioritas utama untuk membentengi mereka dari pengaruh negatif dan mempersiapkan mereka
menjadi warga negara yang bertanggung jawab dan moderat.

Salah satu wadah yang telah terbukti efektif dalam inseminasi nilai-nilai moderasi
beragama adalah majelis taklim. Lembaga pendidikan Islam nonformal tertua ini memiliki akar
sejarah yang kuat, dimulai sejak masa Rasulullah SAW dengan istilah "halagah" dan berperan
sentral dalam penyebaran Islam di Nusantara melalui dakwah Wali Songo yang
mengedepankan akulturasi budaya (Lubis, 2018). Secara etimologis, “majelis taklim” berarti
tempat untuk pengajaran dan pengajian (Suhra et al., 2022), namun secara terminologis, yakni
lembaga pendidikan Islam dengan kurikulum tersendiri. Kegiatan ini dilaksanakan secara rutin
dan berkala, serta dihadiri oleh banyak jamaah. Tujuannya untuk membina hubungan harmonis
antara manusia dengan Allah SWT, sesama, dan lingkungannya guna membina masyarakat
yang bertakwa (Dahlan, 2019). Kini majelis taklim telah berkembang menjadi pusat pembinaan
aktivitas agama, penumbuhan pemahaman ajaran Islam yang komprehensif, serta sarana untuk
mempererat hubungan sosial dan memberdayakan masyarakat. Majelis taklim memiliki
landasan yuridis yang kuat pada UU Sisdiknas, PP No. 55 Tahun 2007, PMA No. 13 Tahun
2014, PMA No. 29 Tahun 2019 yang mengakui peran dan fungsinya dalam pendidikan
keagamaan serta menjaga keutuhan NKRI (Harrison, 2022; Samudi et al., 2021; Zein et al.,
2020). Tujuan dan fungsi majelis taklim sangatlah multidimensional, mencakup aspek
keagamaan (pembelajaran Islam, konseling), pendidikan (pengembangan budaya, kaderisasi
ulama), sosial (silaturahmi, pengawas sosial), ekonomi (pemberdayaan), seni dan budaya,
hingga ketahanan bangsa (Ridwan & Ulwiyah, 2020). Hal ini menjadikan majelis taklim
sebagai platform strategis untuk menyebarkan ajaran moderasi beragama yang mengedepankan

Islam wasathiyyah (Islam moderat) dan sejalan dengan nilai-nilai keindonesiaan.

42



Proceeding of The Scientific Multidisciplinary Colloquium
Volume 1 No. 1 (2025)

Meskipun peran positif majelis taklim sangat menonjol dalam membentuk karakter
keagamaan dan kebangsaan, perlu diakui bahwa tidak semua majelis taklim mengusung ajaran
moderat. Beberapa di antaranya justru cenderung eksklusif, bahkan berpotensi menyebarkan
ajaran yang tidak selaras dengan nilai-nilai keindonesiaan yang menimbulkan kekhawatiran di
tengah masyarakat dan berpotensi memicu polarisasi. Di samping itu, implementasi moderasi
beragama juga masih menghadapi tantangan, terutama di wilayah pedesaan karena akses
terhadap sumber daya dan informasi mengenai konsep moderasi, serta dominannya pengajaran
agama tradisional yang kurang adaptif terhadap dinamika sosial modern. Selain itu, keberadaan
majelis taklim yang secara eksplisit mengajarkan moderasi beragama juga masih relatif
terbatas, sehingga menyisakan celah dalam upaya pembudayaan nilai-nilai ini secara merata di
seluruh pelosok negeri.

Melihat kondisi yang kompleks ini, penelitian ini secara spesifik memfokuskan
perhatian pada Majelis Taklim Darul Istiqomah di Desa Pangkal Jaya, Kecamatan Nanggung,
Kabupaten Bogor. Majelis ini dipilih sebagai studi kasus karena dinilai memiliki upaya yang
signifikan dan terencana dalam menanamkan nilai-nilai moderasi beragama kepada jamaahnya,
khususnya pada remaja. Penelitian ini bertujuan untuk menggali secara mendalam bagaimana
upaya inseminasi moderasi beragama ini diimplementasikan berdasarkan empat indikator
utama yang telah ditetapkan (komitmen kebangsaan, toleransi, anti-kekerasan, dan akomodatif
terhadap budaya lokal). Selain itu, penelitian ini juga akan menganalisis kendala yang mungkin
dihadapi dalam upaya inseminasi tersebut baik internal maupun eksternal, serta
mengidentifikasi dampak konkretnya terhadap pemahaman dan perilaku keagamaan jamaah.
Diharapkan hasil dari penelitian ini tidak hanya memberikan kontribusi ilmiah yang berarti bagi
pengembangan kajian tentang moderasi beragama dan pendidikan Islam non formal, tetapi juga
dapat menjadi masukan praktis bagi lembaga pendidikan keagamaan non formal lainnya dalam
upaya membentuk generasi muda yang lebih inklusif, harmonis, toleran, dan terhindar dari
ekstremisme. Penelitian ini berjudul “Inseminasi Moderasi Beragama di Majelis Taklim (Studi

Kasus di Majelis Taklim Darul Istigomah)”.
2.  Metode

Penelitian ini dilaksanakan di Majelis Taklim Darul Istiqomah, JI. Raya Antam

Pongkor, Pangaduan Kuda, RT.04/RW.07, Desa Pangkal Jaya, Kecamatan Nanggung,

43



Proceeding of The Scientific Multidisciplinary Colloquium
Volume 1 No. 1 (2025)

Kabupaten Bogor, Jawa Barat, 16650. Periode penelitian berlangsung mulai bulan Desember
2024 hingga Juni 2025.

Pendekatan penelitian yang digunakan adalah metode kualitatif deskriptif. Metode
kualitatif, sebagaimana dijelaskan oleh Denzin dan Lincoln dalam Moloeng, berfokus pada
pemahaman fenomena dalam latar belakang alamiahnya, melalui berbagai teknik seperti
wawancara, observasi, dan analisis dokumen (Moloeng, 2018). Penelitian ini menggunakan
jenis penelitian studi kasus yang mungkinkan peneliti untuk mengumpulkan data dan informasi
secara rinci, intensif, dan mendalam mengenai suatu individu, peristiwa, situasi sosial, atau
kelompok tertentu (Yusuf, 2017). Pemilihan Majelis Taklim Darul Istigomah sebagai studi
kasus karena melihat bahwa majelis ini secara aktif menyelenggarakan kegiatan pembinaan
keagamaan secara rutin dan memiliki jamaah yang beragam latar belakang sehingga menjadi
representasi menarik untuk melihat praktik inseminasi moderasi beragama di majelis tersebut.
Oleh karena itu, penelitian ini berupaya menggali data yang akurat dan komprehensif mengenai
inseminasi moderasi beragama yang dilakukan di Majelis Taklim Darul Istiqgomah mulai dari
upaya, kendala, dan dampak yang dirasakan jamaah.

Sumber data dalam penelitian kualitatif berupa kata-kata, bukan angka (Siyoto & Sodik,
2015), yang utamanya berasal dari pernyataan lisan, tindakan yang diamati, serta berbagai
dokumen pendukung. Penelitian ini memanfaatkan dua jenis sumber data. Pertama, data primer,
yang diperoleh langsung oleh peneliti dari sumber aslinya (Yuniarti et al., 2023). Data primer
ini dikumpulkan melalui observasi langsung terhadap aktivitas di majelis taklim dan
wawancara mendalam dengan ustadz pimpinan, ustadzah pengajar majelis serta beberapa
remaja jamaah yang menjadi subjek penelitian. Kedua, data sekunder, yaitu data yang telah
dikumpulkan dan didokumentasikan oleh pihak lain (Sidiq & Choiri, 2019). Data sekunder
diperoleh melalui studi dokumen, manuskrip, arsip, dan berbagai referensi relevan lainnya yang
berkaitan dengan Majelis Taklim Darul Istigomah dan konsep moderasi beragama.

Untuk mengumpulkan data di lapangan, peneliti menggunakan tiga teknik utama yang
sesuai dengan pendekatan kualitatif yaitu observasi, wawancara, dan dokumentasi (Sidiq &
Choiri, 2019). Observasi dilakukan secara partisipatif, dimana peneliti terlibat langsung dalam
aktivitas belajar mengajar di Majelis Taklim Darul Istigomah. Teknik ini memungkinkan
peneliti untuk mengamati dan mencatat fenomena yang diteliti secara terstruktur (Abdussamad,

2021), serta memahami secara mendalam upaya inseminasi moderasi beragama, kendala yang

44



Proceeding of The Scientific Multidisciplinary Colloquium
Volume 1 No. 1 (2025)

dihadapi, serta dampak langsungnya pada jamaah. Wawancara yang digunakan adalah jenis
semiterstruktur atau in-depth interview, yang memungkinkan komunikasi interaktif langsung
antara peneliti dengan informan (Sidiq & Choiri, 2019). Wawancara ini bersifat fleksibel,
memberikan keleluasaan kepada informan yaitu ustadz pimpinan majelis, ustadzah pengajar
majelis, dan remaja jamaah untuk menyampaikan pandangan dan ide-ide mereka secara
mendalam (Abdussamad, 2021). Proses wawancara didukung dengan pencatatan dan
perekaman menggunakan alat bantu seperti ponsel atau recorder. Terakhir, dokumentasi
dilakukan untuk melengkapi dan memperkuat validitas data (Sugiyono, 2015). Data
dokumentasi mencakup catatan, buku, profil dan sejarah majelis, bahan kajian pembelajaran,
data diri guru dan murid, serta foto-foto yang diambil selama masa penelitian.

Analisis data dalam penelitian ini bersifat interaktif dan berlangsung secara terus-
menerus hingga data mencapai kejenuhan (Sidiq & Choiri, 2019). Proses ini dimulai dengan
reduksi data (data reduction), yaitu pemilahan, pembuatan tema, pengelompokan, dan
pemfokusan data yang relevan dengan masalah penelitian, yang kemudian dideskripsikan
dalam bentuk narasi (N. Harahap, 2020). Dalam konteks ini, peneliti akan mencari dan
mengumpulkan data yang relevan dan merangkumnya sesuai kebutuhan, yaitu melihat
bagaimana inseminasi moderasi beragama melalui majelis taklim yang dikumpulkan dengan
teknik observasi, wawancara, dan dokumentasi. Tahap selanjutnya adalah penyajian data (data
display), di mana data yang telah direduksi diatur dan disajikan dalam bentuk narasi yang
mudah dipahami, termasuk hubungan antar kategori, bagan, atau flowchart (Pasaribu et al.,
2022). Pada tahap ini, peneliti menyusun data yang telah diperoleh dari lapangan dengan
menyajikan dalam bentuk teks naratif mengenai inseminasi moderasi beragama di Majelis
Taklim Darul Istiqomah. Tahap terakhir adalah penarikan kesimpulan/verifikasi (conclusion
drawing/verification), yaitu interpretasi hasil dari data yang telah diolah dan diverifikasi
kebenarannya melalui triangulasi atau peninjauan kembali proses pengkodean dan penyajian
data (Haryoko et al., 2020). Peneliti menarik kesimpulan berdasarkan data yang diperoleh
melalui observasi, wawancara, dan dokumentasi yang kemudian digunakan untuk
mendeskripsikan inseminasi moderasi beragama di Majelis Taklim Darul Istiqomah. Setelah
melakukan analisis, kesimpulan akhir akan diambil dan diverifikasi setelah data yang

diperlukan terkumpul dengan lengkap.

45



Proceeding of The Scientific Multidisciplinary Colloquium
Volume 1 No. 1 (2025)

Untuk memastikan keabsahan data dan dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah
(Sugiyono, 2015), peneliti menggunakan uji kredibilitas melalui teknik triangulasi. Triangulasi
adalah pemeriksaan keabsahan data dengan memanfaatkan hal lain di luar data yang ada untuk
mengecek dan memperkaya data (Ruslan, 2010). Dalam penelitian ini, digunakan dua jenis
triangulasi. Pertama, triangulasi sumber, yang melibatkan pengecekan dan perbandingan data
dari berbagai sumber informasi, seperti hasil observasi, wawancara, studi dokumen, serta
perbandingan antar informan (Sidiq & Choiri, 2019). Kedua, triangulasi teknik, yang berarti
pengecekan data dari sumber yang sama namun menggunakan teknik pengumpulan yang
berbeda. Misalnya, membandingkan hasil observasi dengan wawancara, kemudian
memverifikasinya melalui dokumen yang relevan (Abdussamad, 2021). Penggunaan triangulasi

ini bertujuan untuk meningkatkan validitas dan reliabilitas temuan penelitian.
3. Hasil dan Pembahasan

Hasil

Upaya Inseminasi Moderasi Beragama di Majelis Taklim Darul Istiqomah

Berdasarkan hasil observasi wawancara, dan dokumentasi, Majelis Taklim Darul
Istigomah telah melaksanakan upaya inseminasi moderasi beragama melalui berbagai
pendekatan, baik melalui kajian, pembiasaan, maupun praktik sosial budaya. Istilah
“moderasi beragama” memang masih terdengar asing bagi sebagian besar jamaah maupun
pengajarnya, terutama karena latar belakang masyarakat pedesaan yang masih minim akses
terhadap isu keislaman kontemporer. Berdasarkan wawancara dengan Pimpinan Majelis
Taklim Darul Istiqgomah, Ustadz Utom Bustomi, beliau mengungkapkan bahwa dirinya baru
pertama kali mendengar istilah moderasi beragama. Namun, ia menilai bahwa isi dari
moderasi tersebut sebenarnya sudah dijalankan dan disampaikan kepada jamaah, seperti
menjaga hubungan baik dengan siapa pun, bersikap adil, mengambil jalan tengah, serta
mengedepankan musyawarah dalam setiap perbedaan. Menurutnya, moderasi beragama
secara khusus berarti tidak saling menjelekkan dalam perbedaan agama maupun
pemahaman.

Berdasarkan hasil observasi dan wawancara yang dilakukan oleh peneliti terhadap
pengajar Majelis Taklim Darul Istiqgomah, tidak ada jadwal materi tentang nilai-nilai

moderasi beragama di majelis tersebut, namun selalu pengajar sisipkan dalam setiap jadwal

46



Proceeding of The Scientific Multidisciplinary Colloquium
Volume 1 No. 1 (2025)

pembelajarannya di majelis dengan berbagai rujukan seperti Al-Qur’an, hadits, maupun
kitab-kitab seperti ta'lim muta’alim, gomi tughyan, kasyifatussaja, dan lain-lain. Selain itu,
metode pembelajaran yang digunakan di antaranya ceramah, sesi tanya jawab, dikte,
keteladanan, diskusi, dan praktik langsung. Majelis ini memanfaatkan media buku, papan
tulis, spidol, sound system dan pendekatan interaktif dalam mengajar, sebagaimana
Ustadzah Indri selaku pengajar majelis tersebut mengatakan bahwa biasanya ia menulis
materi di papan tulis atau dikte lalu dijelaskan dengan menggunakan metode ceramabh, tapi
dia kemas dalam bentuk nyanyian agar tidak terkesan boring, setelah itu dibuka sesi diskusi
untuk keaktifan jamaah. Ustadz Utom juga turut menambahkan bahwa cara penyampaian
materi disesuaikan berdasarkan kelompok jamaah, yaitu asghar (anak-anak), ausath
(remaja awal), dan akbar (remaja pertengahan dan akhir). Jadi jamaah asghar lebih banyak
bercanda agar tidak boring, sedangkan jamaah ausath dan akbar lebih minim bercanda
sehingga santai tapi tetap serius. Di samping itu, berdasarkan hasil wawancara bersama
Ustadz Utom, Majelis Taklim Darul Istiqgomah juga mengadakan kegiatan muhadharah dan
cerdas cermat setiap malam Minggu.

Berdasarkan hasil observasi, wawancara, dan dokumentasi yang diperoleh, terdapat
berbagai nilai-nilai moderasi beragama yang diajarkan di majelis taklim Darul Istiqomah,
empat diantaranya adalah komitmen kebangsaan, toleransi, anti kekerasan, dan akomodatif
terhadap budaya lokal. Pertama, komitmen kebangsaan. Nilai komitmen kebangsaan
merupakan salah satu satu indikator penting untuk mengukur sejauh mana seseorang
mencintai tanah air. Berdasarkan hasil wawancara bersama para pengajar majelis, salah satu
ustadz mengatakan: “Cinta tanah air berarti cinta Islam juga, begitu pun sebaliknya. Ajaran
Islam itu sangat sejalan dengan sikap kita mencintai tanah air”.

Selain itu, mereka juga mengakui dan menaati aturan negara yang berlaku selama
tidak melanggar syariat. Sebagaimana salah satu pengajar mengatakan bahwa: “Islam
mengajarkan kita supaya taat sama pemimpin yang mengatur kehidupan kita di masyarakat.
Peraturan itu dibuat pasti demi ketertiban masyarakat supaya terus hidup rukun. Tapi, kita
berhak meninggalkan aturan itu kalau aturannya itu melanggar syariat, hukum, dan hak-hak
kita sebagai manusia.”

Terdapat beberapa materi yang pernah disampaikan oleh pengajar mengenai nilai

komitmen kebangsaan. Sebagaimana Ustadz Utom selaku pimpinan seringkali berpesan

47



Proceeding of The Scientific Multidisciplinary Colloquium
Volume 1 No. 1 (2025)

kepada mereka untuk terus menjaga harga diri, keluarga dan lingkungan. Beberapa jamaah
juga ikut menambahkan bahwa mereka pernah diajarkan mengenai usaha menjaga tali
persaudaraan dan persatuan, hidup rukun, dan anjuran menjaga bumi tetap bersih karena
kebersihan sebagian dari iman. Jamaah lain juga menegaskan bahwa majelis tersebut pernah
menyampaikan agar selalu hidup rukun, menaati aturan agama dan negara, menghargai jasa
pahlawan, dan sering diingatkan hari-hari nasional.

Berdasarkan hasil wawancara dan observasi yang diperoleh, nilai komitmen
kebangsaan juga ditanamkan melalui praktik sosial. Para pengajar menyampaikan bahwa di
majelis ini telah diatur jawal piket setiap hari, kegiatan kerja bakti setiap minggu pagi, serta
lomba agustusan yang dapat menghadirkan kekompakan, kerja sama, dan kebersamaan.
Bentuk lainnya dapat dilihat dari keterlibatan jamaah dalam pelestarian budaya nasional.
Berdasarkan hasil observasi yang diperoleh, jamaah remaja perempuan pernah
menampilkan tari Saman dari Aceh dalam acara perayaan Isra Mi’raj sebagai wujud cinta
budaya nusantara. Selain itu, jamaah remaja laki-laki lebih aktif dalam kegiatan sosial
masyarakat, mereka mengatakan bahwa mereka sering mengikuti karang taruna dan pernah
berkontribusi menjadi panitia dan pawai Agustusan, panitia pemilu, dan nonton bersama
mendukung timnas.

Kedua, toleransi. Nilai toleransi merupakan salah satu satu indikator penting untuk
mengukur sejauh mana seseorang dapat bersikap menerima dan menghargai perbedaan.
Ustadz Utom menyampaikan bahwa perbedaan merupakan sunnatullah yang harus disikapi
dengan bijaksana yaitu dengan lita 'arofu, setelah itu tabayyun, lalu musyawarah karena
perkara yang baik itu pertengahan yang tidak mendukung salah satunya. Beliau juga
menyampaikan pandangannya tentang mengucapkan hari besar agama lain, bahwa untuk
mengatakan selamat itu tidak-apa-apa karena saling menghargai, yang terpenting tetap
berpegang teguh pada Islam. Berdasarkan hasil wawancara yang dilakukan bersama para
jamaah, mereka membagikan pengalamannya dalam hal tersebut. Mereka tetap saling
menghargai terhadap tetangga maupun teman yang berbeda agama baik secara langsung
maupun virtual. Mereka tetap menjalin hubungan baik, saling membantu, bahkan berdiskusi
secara terbuka mengenai keyakinan masing-masing tanpa memaksakan satu sama lain.

Meskipun dalam beberapa kasus ditemukan pengalaman yang kurang menyenangkan,

48



Proceeding of The Scientific Multidisciplinary Colloquium
Volume 1 No. 1 (2025)

seperti respon negatif dari sebagian tetangga yang berbeda agama, jamaah tetap
menanggapi hal itu dengan sabar dan tanpa balas dendam.

Dalam pelaksanaanya, majelis taklim menyisipkan materi tentang toleransi dalam
kajian rutinnya. Sebagaimana ungkapan dari para pengajar majelis bahwa mereka selalu
berpesan agar terus saling menghormati, jamaah boleh berteman dengan orang yang
berbeda agama asalkan tidak ikut pada aturan dan cara ibadah mereka, terus menjaga
hubungan baik dengan siapapun tanpa memandang latar belakang yang ada, tetap saling
membantu bukan menjauhi dan mengganggu agama lain.

Ketiga, anti kekerasan. Nilai anti kekerasan merupakan salah satu satu indikator
penting untuk mengukur sejauh mana seseorang dapat menghindari tindakan kekerasan
dalam kehidupan sosial dan berdakwahnya. Ustadz Utom mengatakan bahwa: “Islam tidak
mengajarkan kita untuk melakukan kekerasan, apalagi dalam membela agama. Paham
teroris seperti ISIS itu keluar dari syariat agama karena membunuh diri sendiri dan orang
lain. Cara pembelaan agamanya mereka itu salah. Rasul juga saat berdakwah tidak
menggunakan kekerasan”. Senada dengan Ustadzah Indri yang menegaskan bahwa Islam
merupakan agama yang membawa rahmat bagi seluruh alam. Jika mengedepankan
kekerasan, orang lain bisa memberikan tanggapan negatif terhadap Islam dan bisa merusak
identitas Islam.

Dalam pelaksanaanya, majelis taklim menyisipkan materi tentang anti kekerasan
dalam kajian rutinnya. Berdasarkan wawancara bersama para pengajar majelis, mereka
sangat menekankan materi akhlak, kesabaran, dan bersikap lemah lembut. Mereka juga
menjelaskan materi tentang kesabaran, bahaya marah, menjaga lisan, dan pentingnya
menghindari keributan.

Berdasarkan hasil observasi yang dilakukan oleh peneliti, penanaman nilai
kekerasan juga dilakukan melalui media seni di mana jamaah majelis ini pernah
menampilkan sebuah drama pada acara Isra Mi'raj pada tanggal 26 Januari 2025 yang
mengangkat tema penyelesaian konflik sosial dengan kasih sayang dan kekerasan Zionis
terhadap Palestina sekaligus upaya solidaritas terhadap Palestina. Drama lain juga pernah
ditampilkan pada tahun 2024 yang mengangkat tema kekerasan dalam keluarga. Namun,

berdasarkan hasil observasi oleh peneliti, ditemukan bahwa masih ada beberapa jamaah

49



Proceeding of The Scientific Multidisciplinary Colloquium
Volume 1 No. 1 (2025)

yang belum bisa mengendalikan emosinya dan masih berbicara kasar saat di majelis, namun
mereka dan majelis tetap berusaha untuk mengurangi hal tersebut.

Keempat, akomodatif terhadap budaya lokal. Nilai akomodatif terhadap budaya
lokal merupakan salah satu satu indikator penting untuk mengukur sejauh mana seseorang
dapat menghargai dan menerima praktik budaya setempat yang tidak bertentangan dengan
syariat. Berdasarkan hasil wawancara yang dilakukan bersama Ustadz Utom, beliau
memegang prinsip Tarqul adat adawat, meninggalkan adat yang tidak sesuai dengan syariat
dan terima adat yang masih sesuai dengan syariat. Berdasarkan wawancara yang dilakukan
peneliti kepada para pengajar majelis taklim, mereka sering berpesan kepada jamaah bahwa
adat istiadat itu merupakan warisan nenek moyang yang harus dipertahankan jika sesuai
dengan syariat dan diperbaiki jika tidak sesuai dengan syariat. Islam tidak asal menghakimi
dan menghapus budaya yang ada, tetapi lebih menyempurnakan budaya tersebut dengan
memasukkan nilai-nilai keislaman seperti para wali terdahulu

Berdasarkan hasil observasi dan wawancara yang dilakukan oleh peneliti, terdapat
sejumlah budaya lokal di Desa Pangkal Jaya yang masih dilestarikan, seperti seren taun,
dongdang maulidan, pawai obor muharram, rajaban, asyuro, tumpengan, ngaliwet, dan
upacara adat pernikahan Sunda seperti siraman, sungkeman, dan nyawer. Tradisi ini dinilai
tidak bertentangan dengan Islam selama tidak mengandung unsur syirik. Bahkan, beberapa
tradisi justru mengandung nilai-nilai keislaman seperti adanya kegiatan sedekah, dzikir
bersama, dan santunan sosial dalam tradisi seren taun.

Jamaah maupun pengajar majelis taklim menilai bahwa tradisi seren taun yang
dilakukan oleh salah satu warga Desa Pangkal Jaya, yaitu Kang Jumhari mengandung nilai
positif karena diisi dengan tahlilan, sedekah kepada anak yatim, dan doa bersama sebagai
bentuk syukur atas hasil bumi yang telah diberikan oleh Allah. Ustadzah Indri juga
menambahkan bahwa kegiatan seperti ini menjadi sarana untuk menumbuhkan rasa syukur
kepada Allah, menjaga alam, serta mempererat hubungan antarwarga. Meskipun dalam
pelaksanaannya disertai dengan penampilan wayang golek dan tari jaipong yang tidak ada
kaitannya secara langsung dengan ajaran Islam, pihak majelis memilih untuk tidak
menghakimi secara langsung, melainkan memandangnya sebagai bentuk penghargaan
terhadap budaya lokal yang masih dapat diterima selama tidak mengandung kemusyrikan.

Jamaah remaja pun ikut menilai salah satu tradisi lain yang ada di lingkungannya yaitu

50



Proceeding of The Scientific Multidisciplinary Colloquium
Volume 1 No. 1 (2025)

tradisi dongdang Maulid. Tradisi ini dilaksanakan setiap tanggal 12 Rabiul Awal yang
bertepatan dengan hari maulid Nabi Muhammad SAW. Jamaah menilai bahwa praktik ini
membawa nilai berbagi, silaturahmi, dan mempererat hubungan silaturahim di kalangan
masyarakat.

Majelis Taklim Darul Istigomah juga secara aktif melibatkan jamaahnya dalam
berbagai tradisi lokal yang telah disebutkan di atas. Para remaja jamaah menyampaikan
bahwa mereka tidak hanya ikut serta, tapi juga diberikan arahan untuk mencintai dan
menjaga warisan budaya.

a. Kendala yang dihadapi dalam Inseminasi Moderasi Beragama di Majelis Taklim Darul
Istigomah

Dalam upaya inseminasi moderasi beragama di Majelis Taklim Darul Istiqomah,
tentu saja tidak terlepas dari berbagai kendala yang dirasakan. Berdasarkan wawancara
yang diperoleh peneliti, pengajar majelis menyatakan bahwa kendala yang paling dominan
adalah masih adanya jamaah yang sulit menerima perbedaan pandangan atau merasa dirinya
paling benar. Hal ini dipengaruhi oleh latar belakang keluarga yang beragam, termasuk ada
yang cenderung fanatik terhadap pemahaman tertentu. Hal ini diperkuat oleh pernyataan
beberapa jamaah yang menunjukkan bahwa pemahaman mereka sebelumnya cenderung
sempit, misalnya menganggap madzhab lain salah, atau bahkan memandang agama lain
secara negatif. Namun setelah mengikuti kajian, mereka mulai terbuka dan menerima
bahwa perbedaan adalah hal yang wajar. Selain itu, berdasarkan hasil wawancara bersama
beberapa jamaah, mereka mengakui bahwa terkadang merasa malas, tidak semangat, dan
sulit memahami materi yang masih terdengar asing dan berat seperti moderasi beragama
ini.

Berdasarkan wawancara yang diperoleh peneliti, pengajar majelis menyatakan
bahwa terdapat juga kendala dari segi teknis seperti keterbatasan waktu, sebagaimana yang
dikatakan Ustadz Utom bahwa waktu pembelajaran di majelis memang sangat terbatas,
apalagi jamaah asghar tidak sempat diberikan pemahaman mendalam karena harus pulang
satu jam lebih cepat sehingga mereka harus tertinggal materi.

Selain itu, berdasarkan hasil wawancara yang dilakukan dengan beberapa jamaah,
mereka merasakan kendala dari jarak tempuh antara rumahnya dengan majelis yang

terbilang jauh, cuaca yang kurang mendukung juga menjadi kendala tersendiri bagi mereka.

51



Proceeding of The Scientific Multidisciplinary Colloquium
Volume 1 No. 1 (2025)

Beberapa jamaah juga mengalami tekanan sosial baik dari keluarganya maupun teman
sendiri yang masih memiliki pemikiran eksklusif yang menyebabkan mereka kurang bebas
dalam berpendapat. Meskipun demikian mereka tetap sabar dan tidak membalasnya dengan
tindakan kekerasan.

b. Dampak dari Upaya Inseminasi Moderasi Beragama Bagi Jama’ah Majelis Taklim Darul
Istigomah

Berdasarkan hasil wawancara dan observasi yang dilakuan oleh peneliti, inseminasi
moderasi beragama di Majelis Taklim Darul Istiqgomah memberikan dampak yang cukup
signifikan, khususnya di kalangan remaja. Berdasarkan hasil wawancara bersama Ustadz
Utom, ia mengatakan bahwa awalnya para jamaah belum mempunyai pemahaman agama
yang mendalam, kaku, dan ikut-ikutan orang lain. Namun seiring dengan keaktifan mereka
mengikuti kajian di majelis ini, pemahaman dan sikap keagamaan jamaah pun meningkat.
Sebagaimana yang diungkapkan oleh Ustadzah Indri bahwa mereka lebih memahami
agama lebih dalam, menghargai perbedaan pendapat, terbuka, tidak fanatik, toleransi,
berakhlak, dan santun. Hal ini didukung oleh pernyataan beberapa jamaah yang
mengungkapkan bahwa mereka lebih bersikap moderat, open minded, cinta tanah air,
menjaga kebersihan, toleransi, tidak keras dan kasar dalam beragama, dan menerima tradisi
yang tidak melanggar syariat.

Berdasarkan hasil wawancara dan observasi yang dilakukan peneliti, perubahan ini
tercermin pada perilaku jamaah dalam kehidupan sehari-hari. Mereka lebih santun, tidak
mudah terprovokasi, dan berakhlak yang baik kepada muslim maupun non-muslim. Ini
menunjukkan bahwa nilai toleransi dan anti kekerasan mulai diamalkan secara nyata oleh
mereka. Di sisi lain, terlihat juga para jamaah dalam menyikapi keberagaman budaya lokal,
mereka aktif dalam kegiatan sosial seperti mengikuti tradisi dongdang maulidan, rajaban,
seren taun, tahlilan, pawai obor muharram, dan lain-lain.

Lebih dari itu, pada diri jamaah muncul kesadaran baru bahwa moderasi beragama
tidak hanya penting dalam konteks hubungan antaragama secara langsung, tetapi juga
dalam interaksi sosial secara digital di kehidupan yang modern ini. Sebagaimana ungkapan
dari salah satu jamaah bahwa moderasi beragama di lingkungan tempat tinggalnya memang
jarang dibahas khususnya tentang toleransi, ia beranggapan karena di lingkungannya

memang minim warga non-muslim. Namun menurutnya setiap orang harus memiliki sikap

52



Proceeding of The Scientific Multidisciplinary Colloquium
Volume 1 No. 1 (2025)

toleransi karena interaksi setiap orang harus dikontrol dalam bermedia sosial, di dunia
media sosial tentunya akan berinteraksi dengan orang yang lebih banyak yang beragam
pandangan dan agamanya.

Pembahasan

a. Upaya Inseminasi Moderasi Beragama di Majelis Taklim Darul Istiqomah

Upaya inseminasi moderasi beragama di majelis taklim dilakukan melalui berbagai
pendekatan, baik melalui kajian, pembiasaan, maupun praktik sosial budaya. Meskipun
“moderasi beragama” belum sepenuhnya dikenal secara konseptual oleh sebagian jamaah
dan pengajar, nilai-nilai telah terimplementasi secara substantif seperti sikap adil, tidak
mencela perbedaan, musyawarah, toleransi, sikap tengah-tengah, dan tidak ekstrem. Hal ini
selaras dengan kerangka moderasi beragam menurut Kemenag RI bahwa moderasi
beragama merupakan sikap, cara pandang, maupun perilaku seseorang yang selalu berada
di posisi tengah-tengah, bertindak adil, dan tidak ekstrem dalam beragama (Saifuddin,
2019). Temuan ini menegaskan bahwa esensi moderasi beragama bukan terletak pada
penguasaan istilah, melainkan pada praktis nilai kehidupan sosial keagamaan.

Berdasarkan temuan lapangan, materi moderasi beragama tidak dijadwalkan secara
khusus, namun disisipkan pada materi kajian keislaman seperti al-Quran hadits, akidah,
akhlak, figih, dan sejarah Islam dengan rujukan Al-Qur’an, Hadits, serta kitab-kitab klasik
seperti Ta’lim Muta’allim, Qam 'ut Thughyan, Kasyifatussyaja, maupun kitab lainnya serta
kerap dikontekstualisasikan isu-isu aktual. Metode pembelajaran yang digunakan meliputi
ceramabh, dikte, diskusi, tanya jawab, keteladanan, dan praktik secara langsung sebagaimana
yang dijelaskan oleh Habibie dkk bahwa nilai-nilai moderasi dalam pendidikan Islam dapat
disampaikan melalui berbagai materi seperti al-Qur’an dan hadits, akidah akhlak, fiqih
ibadah maupun syariah, dan tarikh Islam yang disesuaikan dengan metode yang relevan
seperti ceramah, diskusi, dikte, tanya jawab, keteladanan, dan lain-lain (Habibie et al.,
2021).

Selain itu, majelis juga memanfaatkan media sederhana seperti buku dan papan tulis
juga pendekatan interaktif yang sesuai dengan segmentasi usia pada kelompok jamaah
asghar, ausath, dan akbar. Pengelompokan peserta didik berdasarkan usia termasuk
pendekatan pedagogis yang memperhatikan perkembangan kognitif dan sosial emosional

anak (Muclish, 2007). Di samping itu, majelis juga mengadakan kegiatan muhadharah dan

53



Proceeding of The Scientific Multidisciplinary Colloquium
Volume 1 No. 1 (2025)

cerdas cermat untuk mengukur sejauh mana pemahaman yang telah jamaah pelajari
khususnya moderasi beragama. Kegiatan tersebut dinilai sebagai evaluasi sementara hasil
belajar majelis taklim terhadap jamaahnya, hal ini sesuai dengan amanat Sisdiknas No. 20
Tahun 2003 Pasal 58 Ayat 1 (Magdalena, 2023). Berdasarkan hasil observasi, wawancara
dan dokumentasi yang dilakukan peneliti, Majelis Taklim Darul Istiqgomah mengajarkan
empat nilai-nilai utama dalam moderasi beragama yaitu komitmen kebangsaan, toleransi,
anti kekerasan, dan akomodatif terhadap budaya lokal yang merupakan indikator utama
sebagaimana yang dirumuskan oleh Kemenag RI untuk mengukur seberapa kuat moderasi
beragama yang dipraktikkan oleh seseorang (Saifuddin, 2019).

1. Komitmen Kebangsaan

Hasil penelitian menunjukkan bahwa pengajar majelis memandang cinta tanah
air sebagai integral dalam keimanan. Hal ini sejalan dengan konsep hubbul wathan
minal iman dari KH. Hasyim Asy’ari (Mubin et al., 2023). Pandangan ini diperkuat
oleh kepatuhan mereka terhadap aturan negara selama tidak bertentangan dengan
syariat, sebagaimana tercermin dalam surah An-Nisa ayat 59 yang kewajiban taat
kepada Allah, Rasul, dan ulil amri (Shihab, 2012). Berdasarkan observasi dan
wawancara, nilai komitmen kebangsaan diajarkan melalui materi keislaman seperti
menjaga lingkungan, menghargai jasa pahlawan, hidup rukun, menjunjung tinggi
persaudaraan dan taat akan aturan.

Nilai ini juga ditanamkan melalui berbagai aktivitas sosial seperti piket, kerja
bakti, lomba dan pawai kemerdekaan, kegiatan karang taruna serta pelestarian budaya
melalui pertunjukan tari Saman. Praktik tersebut sejalan dengan pendapat Harahap dan
Alnina bahwa salah satu inseminasi sikap kebangsaan dilakukan melalui kegiatan
kolektif seperti gotong royong dan pameran budaya (S. Harahap & Alnina, 2024).
Dengan demikian, majelis ini telah mengintegrasikan komitmen kebangsaan melalui
pengajaran agama dan kegiatan sosial yang merefleksikan cinta tanah air.

2. Toleransi

Berdasarkan temuan lapangan, pimpinan majelis memandang perbedaan sebagai
sunnatullah yang harus disikapi dengan prinsip lita 'arafu (saling mengenal), tabayyun
(klarifikasi), dan musyawarah sebagai jalan tengah. Prinsip ini sejalan dengan surah al-

Hujurat ayat 13 yang menekankan pentingnya saling tolong-menolong dan saling

54



Proceeding of The Scientific Multidisciplinary Colloquium
Volume 1 No. 1 (2025)

mengenal di tengah keberagaman (Shihab, 2012). Nilai toleransi diajarkan melalui
materi akidah dan akhlak seperti saling menghormati, menjaga hubungan baik tanpa
memandang latar belakang, saling membantu tanpa mengganggu keyakinan lain.

Secara praktiknya, jamaah diperkenankan berteman dengan non-Muslim dan
mengucapkan selamat hari raya agama lain sebagai bentuk penghargaan, selama tidak
mengikuti ritual ibadah mereka. Pandangan ini sejalan dengan pendapat Nurcholish
Madjid, hukum mengucapkan selamat dan menghadiri hari raya agama lain
diperbolehkan dan tidak dilarang oleh Islam selama tidak disertai penghayatan dalam
ucapan tersebut (Wibisono et al., 2020). Namun, mereka memiliki batasan sendiri
dengan tidak menghadiri perayaan agama lain karena prinsip lakum dinukum waliyadin.

Sikap toleransi juga tercermin dari cara jamaah menghadapi perbedaan agama
langsung maupun virtual dengan tetap menghargai meski pernah mendapat respon
negatif. Mereka menyikapinya dengan sabar tanpa balas dendam, mencerminkan
karakter moderat mereka tumbuh, sebagaimana yang ditegaskan Ridholloh bahwa
semakin tinggi rasa toleransinya, maka jiwa moderat yang ada pada diri seseorang
tersebut juga meningkat (Ridholloh, 2023).

3. Anti Kekerasan

Berdasarkan temuan lapangan, pengajar majelis menegaskan bahwa tindakan
kekerasan dalam membela agama tidak dapat dibenarkan karena dapat menghadirkan
citra negatif terhadap Islam sehingga dapat merusak identitas Islam yang pada dasarnya
mengajarkan kasih sayang. Pandangan ini sejalan dengan pendapat Yusuf Qardhawi
bahwa kekerasan menjadi term yang sering dikaitkan dengan Islam karena beberapa
kelompok Islam menjadikan kekerasan dalam perubahan dan perlawanannya yang tidak
mencerminkan mayoritas umat Islam (Qardhawi, 2010).

Materi anti kekerasan disampaikan melalui kajian akhlak tentang sabar,
pengendalian amarah, menjaga lisan, serta menjauhi keributan, mencela, dan
menghakimi. Nilai ini juga diwujudkan melalui pementasan drama oleh jamaah yang
mengangkat tema tentang anjuran berdakwah dengan lemah lembut dan penolakan
kekerasan verbal maupun non-verbal. Hal ini sejalan dengan mhaly dan Rahman bahwa

kekerasan baik secara verbal maupun non verbal masih sering terjadi, yaitu kekerasan

55



Proceeding of The Scientific Multidisciplinary Colloquium
Volume 1 No. 1 (2025)

verbal berupa hinaan, pelecehan, atau ucapan kasar merendahkan, serta kekerasan non
verbal berupa tindakan fisik hingga pembunuhan (Mahaly & Abd Rahman, 2021).
4. Akomodatif Terhadap Budaya Lokal

Hasil penelitian menunjukkan bahwa majelis ini menerapkan prinsip tarqul adat
adawat, meninggalkan adat yang tidak sesuai dengan syariat dan mempertahankan adat
yang selaras dengan syariat. Pengajar menekankan bahwa Islam tidak menghapus
budaya, melainkan menyempurnakannya dan mengisinya dengan nilai-nilai Islam
seperti para wali. Dalam hal ini terlihat proses akulturasi dan asimilasi budaya yang
sejalan dengan pandangan Syafi’i dalam Nasir, terdapat tiga pola interaksi agama dan
budaya yaitu asimilasif (saling mengisi), akomodatif (menyesuaikan), dan penetratif
(mengoreksi). Jadi, budaya diselaraskan dengan agama tanpa menghilangkan nilai-nilai
positifnya (Nasir et al., 2023). Hal tersebut sesuai dengan pengajaran majelis bahwa
radiasi yang memiliki nilai manfaat seperti seperti silaturahmi, tolong-menolong, dan
rasa syukur dinilai dapat dilestarikan selama tidak mengandung unsur syirik. Pandangan
ini diperkuat oleh Ridholloh bahwa muslim moderat memandang kearifan lokal
memiliki nilai kebaikan dan dapat digunakan sebagai sarana dakwah selama tidak
bertentangan dengan syariat (Ridholloh, 2023).

Selain itu, Desa Pangkal Jaya memiliki beragam budaya yang masih dilestarikan
seperti seren taun, dongdang maulidan, pawai obor Muharram, rajaban, asyuro,
tumpengan, ngaliwet, dan upacara adat pernikahan Sunda seperti siraman, sungkeman,
dan nyawer. Majelis memandang bahwa tradisi ini dinilai tidak bertentangan syariat
karena tidak ada kesyirikan. Beberapa tradisi bahkan mengandung nilai-nilai keislaman
seperti sedekah, dzikir bersama, dan santunan anak yatim. Pihak majelis juga aktif
melibatkan jamaahnya dalam berbagai tradisi lokal tersebut agar dapat mencintai dan
menjaga warisan budaya sekaligus media penanaman nilai keagamaan.

b. Kendala yang dihadapi dalam Inseminasi Moderasi Beragama di Majelis Taklim Darul
Istigomah
Berdasarkan hasil temuan, upaya inseminasi moderasi beragama di Majelis Taklim
Darul Istiqgomah menghadapi berbagai kendala yang dirasakan yaitu:

1. Kendala Kognitif dan Sikap Jamaah

56



Proceeding of The Scientific Multidisciplinary Colloquium
Volume 1 No. 1 (2025)

Ini merupakan kendala internal jamaah dimana kendala utamanya adalah masih
kuatnya pemahaman eksklusif dan resistensi terhadap perbedaan pandangan yang
dipengaruhi oleh latar belakang keluarga yang konservatif, sebagaimana dijelaskan oleh
penelitian Janah dkk bahwa pandangan keluarga konservatif dapat menghambat
penerimaan keragaman (Janah et al., 2024). Hal ini diperkuat oleh pernyataan beberapa
jamaah yang menunjukkan bahwa pemahaman mereka sebelumnya cenderung sempit.
Namun mereka mulai terbuka dan menerima bahwa perbedaan adalah hal wajar.
Sebagian jamaah juga mengalami kesulitan memahami konsep moderasi beragama
yang masih dianggap asing dan berat, serta menunjukkan rendahnya motivasi belajar.

2. Kendala Teknis dan Struktural

Ini merupakan kendala eksternal dari lingkungan. Kendala utamanya adalah
keterbatasan waktu kajian yang hanya berlangsung beberapa jam di malam hari saja,
khususnya jamaah asghar harus pulang lebih awal sehingga penyampaian materi tidak
tersampaikan secara optimal. Jarak tempuh yang jauh dan kondisi cuaca juga
menghambat kehadiran jamaah. Kusnanto dkk menyebutkan bahwa kendala ini umum
terjadi pada aksesibilitas pendidikan terutama di daerah terpencil seperti pedesaan
(Kusnanto et al., 2025). Selain itu, tekanan sosial dari lingkungan yang eksklusif
membuat sebagian jamaah kurang leluasa berpendapat dan terbuka. Namun, mereka
tetap sabar dan tidak membalas dengan kekerasan, hal ini menandakan bahwa nilai
moderasi mulai tertanam.

c. Dampak dari Upaya Inseminasi Moderasi Beragama Bagi Jama’ah Majelis Taklim Darul
Istigomah
Berdasarkan temuan penelitian, upaya inseminasi moderasi beragama di Majelis
Taklim Darul Istiqgomah memberikan dampak signifikan dalam empat aspek yaitu:
1. Perubahan Pola pikir dan Pemahaman Keagamaan

Sebanyak 7 dari 10 informan mengaku lebih terbuka terhadap perbedaan dan
memahami moderasi sebagai sikap adil dan seimbang dalam beragama. Jamaah yang
semula berpandangan eksklusif menjadi lebih terbuka terhadap perbedaan dan
memahami moderasi sebagai sikap adil dan seimbang dalam beragama. Hal ini sejalan
dengan pendapat Muhyidin dkk bahwa internalisasi nilai moderasi beragama tidak

hanya menuntut pemahaman mendalam dalam prinsip-prinsip Islam, tetapi juga

57



Proceeding of The Scientific Multidisciplinary Colloquium
Volume 1 No. 1 (2025)

mendorong untuk berlaku adil dan seimbang dalam agama serta terbuka terhadap
keyakinan lain (Muhyidin et al., 2025).
2. Perubahan Sikap dan Perilaku Sosial
Sekitar 80% jamaah yang diwawancarai merasakan bahwa mereka kini lebih
santun, toleransi terhadap perbedaan, open minded, serta mampu mengendalikan emosi
dengan tidak kasar, marah, maupun fanatik beragama. Perubahan ini tampak dari pola
interaksi mereka di lingkungannya. Sikap tersebut sebagai hasil dari proses dari hasil
pendidikan karakter dalam Islam yang menekankan keteladanan, pembiasaan dan
pengalaman sosial. Pendidikan karakter ini bukan hanya bertujuan membentuk
kecerdasan intelektual, tetapi mampu menghormati keragaman budaya dan agama
(Alamsyah & Ningsih, 2025). Penanaman nilai moderasi beragama terbukti mendorong
perubahan sikap sosial jamaah terutama dalam hal toleransi dan anti kekerasan. Meski
masih ada sebagian yang kesulitan mengendalikan emosi dan lisannya, upaya perbaikan
terus dilakukan jamaan maupun majelis itu sendiri.
3. Meningkatnya Komitmen Kebangsaan dan Keterbukaan Terhadap Budaya Lokal
Hampir seluruh jamaah di majelis ini menunjukkan kepedulian terhadap
lingkungan serta aktif dalam kegiatan nasional maupun sosial seperti kerja bakti dan
pawai kemerdekaan, serta melestarikan budaya lokal yang sejalan dengan syariat. Ini
membuktikan moderasi beragama tidak menghalangi kecintaan terhadap budaya, justru
menyelaraskan nilai-nilai agama dengan tradisi. Dapat dipastikan bahwa mereka sudah
menunjukkan sikap moderat. Sebagaimana menurut Saifuddin, seseorang yang moderat
cenderung menerima tradisi dan budaya lokal secara ramah selama tidak berseberangan
dengan ajaran agamanya (Saifuddin, 2019).
4. Tumbuhnya Kesadaran Moderasi Beragama di Era Digital
Sebanyak 6 dari 8 informan menyadari akan pentingnya menerapkan prinsip
moderasi dalam bermedia sosial termasuk menjaga toleransi dan menolak kekerasan
dalam interaksi digital. Mereka dibiasakan oleh majelis untuk berpikir kritis seperti
menyaring informasi keagamaan dan bersikap bijak dalam beropini. Hal ini sejalan
dengan pendapat Zeve dalam Anandari yang menekankan pentingnya memverifikasi

informasi keagamaan sebelum diterima dan disebarluaskan (Anandari, 2024). Dengan

58



Proceeding of The Scientific Multidisciplinary Colloquium
Volume 1 No. 1 (2025)

demikian, literasi moderasi digital menjadi bekal penting bagi generasi muda dalam
menghadapi dinamika informasi global.

Penelitian ini menghadapi sejumlah tantangan di lapangan, antara lain kondisi cuaca yang
kurang mendukung sehingga menghambat pelaksanaan observasi, keterbatasan waktu jamaah
yang mempersulit penjadwalan wawancara, serta sikap hati-hati informan yang pada awalnya
enggan memberikan jawaban karena khawatir keliru. Dalam hal ini, peneliti menyesuaikan
jadwal pengumpulan data dengan kegiatan rutin majelis taklim, menunda observasi hingga
cuaca memungkinkan, dan membangun kepercayaan melalui pendekatan partisipatif dengan
mengikuti beberapa kali pengajian sebelum melakukan wawancara mendalam. Pendekatan ini
efektif meningkatkan keterbukaan informan dan menghasilkan data yang lebih lengkap serta

mendalam.
4. Simpulan

Berdasarkan hasil penelitian yang dilakukan, inseminasi moderasi beragama di Majelis
Taklim Darul Istiqgomah dilakukan melalui kajian rutin, pembiasaan nilai keagamaan, serta
praktik sosial. Indikator komitmen kebangsaan, toleransi, anti kekerasan, serta akomodatif
terhadap budaya lokal menjadi fokus utama dalam penanaman ini dan diajarkan secara tersirat
dalam materi al-Qur’an hadits, akidah, akhlak, figih, dan sejarah Islam. Metode pembelajaran
meliputi ceramah, dikte, diskusi, tanya jawab, keteladanan, dan kisah inspiratif dengan media
sederhana seperti buku dan papan tulis serta disesuaikan dengan kelompok usia jamaah.
Kegiatan tambahan seperti muhadharah, cerdas cermat, dan partisipasi dalam kegiatan sosial
turut memperkuat internalisasi nilai moderat.

Di samping itu, upaya inseminasi ini tidak terlepas dari berbagai kendala, baik dari segi
internal jamaah maupun eksternal lingkungan. Pertama, kendala kognitif dan sikap jamaah,
seperti kurangnya pemahaman terhadap istilah moderasi beragama, masih kuatnya pemahaman
eksklusif dan resistensi terhadap perbedaan pandangan, serta penurunan motivasi dan semangat
belajar jamaah. Kedua, kendala teknis dan struktural, seperti keterbatasan waktu, jarak tempuh,
cuaca kurang mendukung, serta tekanan sosial dari lingkungan yang belum terbuka terhadap
nilai moderat. Meskipun demikian, pihak majelis tetap berupaya mengatasinya dengan

pendekatan yang bijak dan menyeluruh.

59



Proceeding of The Scientific Multidisciplinary Colloquium
Volume 1 No. 1 (2025)

Selain itu, upaya inseminasi ini berdampak positif pada diri jamaah, seperti pola pikir dan
pemahaman keagamaan lebih terbuka, sikap dan perilaku sosial lebih toleran dan tidak
mengedepankan kekerasan, meningkatnya komitmen terhadap bangsa dan keterbukaan
terhadap budaya lokal, serta tumbuhnya kesadaran jamaah remaja untuk menerapkan nilai-nilai
moderasi secara bijak di era digital, termasuk dalam berinteraksi di media sosial.

Namun, penelitian ini masih memiliki keterbatasan sehingga disarankan bagi peneliti
selanjutnya untuk mengembangkan kajian dan membandingkan inseminasi moderasi beragama
di majelis taklim dengan wilayah, usia jamaah, atau latar belakang masyarakat yang berbeda

guna memperoleh gambaran yang lebih luas.

Daftar Pustaka

Abdussamad, Z. (2021). Metode Penelitian Kualitatif. CV Syakir Media Press.

Admin. (2024). Kebebasan Beragama dan Berkeyakinan di Indonesia Tahun 2023: Pendirian
Rumah Ibadah Masih Sulit. https://www.bbc.com/indonesia/articles/cl79dv4x8lyo

Alamsyah, M. N., & Ningsih, N. W. (2025). Strategi Integratif Pendekatan Psikologis dan
Pendidikan Islam dalam Membentuk Karakter Generasi Alpha. QOSIM: Jurnal
Pendidikan Sosial & Humaniora, 3(2), 626—643.
https://doi.org/https://doi.org/10.61104/jq.v3i2.1027

Anandari, A. A. (2024). Bijak beragama di Dunia Maya: Pendidikan Karakter Era Digital. CV

Jejak Publisher.
Dahlan, Z. (2019). Peran dan Kedudukan Majelis Taklim di Indonesia. A/-Fatih: Jurnal
Pendidikan Dan Keislaman, 2(2), 251-276.

https://doi.org/https://doi.org/10.30821/alfatih.v2i2.40
Elsa Faturahmah. (2024, January 25). Siaran Pers Komnas Perempuan Merespons Tindakan
Intoleransi  dan  Kekerasan  terhadap  Mahasiswa  Universitas ~ Pamulang.

https://komnasperempuan.go.id/siaran-pers-detail/siaran-pers-komnas perempuan-
merespons-tindakan-intoleransi-dan-kekerasan-terhadap mahasiswa-universitas-
pamulang.

Habibie, M. L. H., Al Kautsar, M. S., Rochmatul, N. W., & Sugeng, A. (2021). Moderasi
Beragama dalam Pendidikan Islam Indonesia. Moderatio: Jurnal Moderasi Beragama,
01(1), 121-150. https://e-journal.ejournal.metrouniv.ac.id/moderatio/article/view/3529

Hadirman, & Musafar. (2024). Peran Majelis Taklim dalam Memperkuat Moderasi Beragama
bagi Masyarakat Desa Sea Kecamatan Pineleng, Kabupaten Minahasa, Provinsi Sulawesi
Utara. Seulanga: Jurnal Pendidikan Dan Pelatihan, 3(2).
https://seulanga.kemenag.go.id/index.php/journal

Harahap, N. (2020). Penelitian Kualitatif. In Wal ashri Publishing.

Harahap, S., & Alnina, M. (2024). Wujud Semangat Komitmen Kebangsaan. Madani: Jurnal
Ilmiah Multidisiplin, 2(11). https://doi.org/https://doi.org/10.5281/zenodo.14391828
Harrison, P. (2022). Pemberdayaan Majelis Taklim dan Pencegahan Kejahatan. Prenada

Media Group.

60



Proceeding of The Scientific Multidisciplinary Colloquium
Volume 1 No. 1 (2025)

Haryoko, S., Bahartiar, & Arwadi, F. (2020). Analisis Data Penelitian Kualitatif (Konsep,
Teknik, dan Prosedur Analisis). Badan Penerbit UNM.

Janah, A. M., Hidayati, A. U., & Maulidin, S. (2024). Pengaruh Pemahaman Moderasi
Beragama Terhadap Pembentukan Sikap Toleransi Siswa SMK Walisongo Semarang.
VOCATIONAL:  Jurnal  Inovasi  Pendidikan  Kejuruan, 4(2), 42-50.
https://doi.org/https://doi.org/10.5281/zenodo.14391828

Kusnanto, S. P., Gudiato, C., Kom, M., Pd, S. S., Torimtubun, H., & SS, S. J. (2025). Resiliensi
Keluarga dan Pendidikan Anak SD: Perspektif Sosial dan Kultural di Wilayah Terpencil.
Uwais Inspirasi Indonesia.

Lubis, M. (2018). Kapita Selekta Pendidikan Islam. Edu Publisher.

Magdalena, 1. (2023). Psikologi Pendidikan. Guepedia.

Mahaly, S., & Abd Rahman, S. N. (2021). Identifikasi Kekerasan Verbal dan Nonverbal Pada
Remaja. Coution: Journal of Counseling and Education, 2(2), 30-38.
https://doi.org/https://doi.org/10.47453/coution.v2i2.375

Moloeng, L. J. (2018). Metodologi Penelitian Kualitatif. PT Remaja Rosdakarya.

Mubin, N., Anam, S., & Muzakka, A. A. (2023). Pembelajaran PAI Berwawasan Moderasi
Beragama dengan Pendekatan STEM. Academia Publication.

Muclish, M. (2007). KTSP: Pembelajaran Berbasis Kompetensi dan Kontekstual: Panduan
bagi Guru, Kepala Sekolah, dan Pengawas Sekolah. Bumi Aksara.

Muhyidin, M., Shiharudin, S., Maulana, 1., & Nuriyati, T. (2025). Peran Pendidikan Agama
Islam dalam Membentuk Generasi Muslim Moderat dan Berdaya Saing. MUDABBIR
Journal Research and Education Studies, 502), 222-230.
https://doi.org/https://doi.org/10.56832/mudabbir.v5i2.1099

Na’im, A., & Syaputra, H. (2011). Kewarganegaraan, Suku Bangsa, Agama, dan Bahasa
Sehari-hari Penduduk Indonesia: Hasil Sensus Penduduk 2010. Badan Pusat Statistik.

Nasir, A., Tanjung, D., & Zikra, A. (2023). Konflik Relasi Dinamika Hukum Islam dan Budaya
Lokal di Bondowoso. JIIP: Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan, 6(10), 8009-8018.
https://doi.org/https://doi.org/10.54371/jiip.v6110.3025

Pasaribu, B., Aji, S. R., Utomo, K. W., & Herawati, A. (2022). Metodologi Penelitian Untuk
Ekonomi dan Bisnis. Media Edu Pustaka.

Qardhawi, Y. (2010). Figih Jihad: Sebuah Karya Monumental Terlengkap Tentang Jihad
Menurut al-Quran dan Sunnah Terj. dari Figh Al-Jihad Dirasah Muqaranah li Ahkamihi
wa Falsafatihi fi Dhau’ Al-Quran wa Al-Sunnah (1. M. Hakim, Ed.). PT Mizan Publika.

Rahayu, A. S. (2023). Pendidikan Pancasila dan Kewarganegaraan (PPKn). PT. Bumi Aksara.

Ridholloh. (2023). Kontribusi Literasi Media, Keaktifan Organisasi dan Kesehatan Mental
Terhadap Moderasi Beragama Aktivis Rohis SMAN Se-Jakarta Barat. Disertasi pada
Sekolah Pascasarjana UIN Syarif Hidayatullah Jakarta.

Ridwan, 1., & Ulwiyah, I. (2020). Sejarah dan Kontribusi Majlis Ta’lim dalam Peningkatan
Kualitas Pendidikan di Indonesia. JAWARA: Jurnal Pendidikan Karakter, 6(1), 17-42.
https://jurnal.untirta.ac.id/index.php/JAWARA/article/view/8299

Ruslan, R. (2010). Metode Penelitian. Raja Grafindo Persada.

Saifuddin, L. H. (2019). Moderasi Beragama. Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama
RIL

Samudi, Rahmianti, S., & Nurdin, A. (2021). Manajemen Pendidikan Islam: Teori
Implementasi Pemanfaatan Teknologi Informasi. CV Bintang Semesta Media.

61



Proceeding of The Scientific Multidisciplinary Colloquium
Volume 1 No. 1 (2025)

Shihab, M. Q. (2012). Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an. Lentera
Hati.

Sidiq, U., & Choiri, M. M. (2019). Metode Penelitian Kualitatif di Bidang Pendidikan. In
Journal of Chemical Information and Modeling (Vol. 53, Issue 9). CV. Nata Karya.

Siyoto, S., & Sodik, M. A. (2015). Dasar Metodologi Penelitian. Literasi Media Publishing.

Sugiyono, D. (2015). Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif dan R&D. In Penerbit Alfabeta.
Alfabeta.

Suhra, S., Halijah, S., & Nursabaha, S. (2022). Pembinaan Keagamaan dalam Penguatan
Karakter Berbasis Majelis Taklim. Akademia Pustaka.

Suparman, Sultinah, A. S., Supriyadi, Achmad, D., Nurjan, S., Sunedi, Muhandis, J., & Sutoyo,
D. A. (2020). Dinamika Psikolkologi Pendidikan Islam. Wade Group.

Wibisono, M. Y., Zakaria, T., & Viktorahadi, R. F. B. (2020). Persepsi dan Praktik Toleransi
Beragama di Kalangan Mahasiswa Muslim dan Non-Muslim. Prodi S2 Studi Agama-
agama UIN Sunan Gunung Djati Bandung.

Yuniarti, P., Wianti, W., & Rini, R. S. (2023). Metode Penelitian Sosial. Penerbit NEM.

Yusuf, A. M. (2017). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan Penelitian Gabungan.
Kencana.

Zein, M., Sapsuha, T., & Marjuni, A. (2020). Gerakan Sosial Keagamaan: Analisis Dakwah di
Majelis Taklim Kabupaten Kepulauan Sula. Maghza Pustaka.

62



